

## هجمو و خدایان

### میراث هند و ایرانی : تئلیث طبقاتی

در دوره‌ای که آریاها بر فلات مرتفع ایرانی مستقر می‌شوند زبان آنها با سنسکریت و دایی تفاوت بسیار کمی دارد. در همان زمان برآورانشان که دره سند را اشغال کرده‌اند و در شرف دخول به دره گنج فی باشند بداین زبان صحبت می‌کنند و دینهای آنها نیز به همان نسبت باهم خویشاوندی دارند. همچنین در دوره‌ای که قدیفترین مدارک ما به‌آن تعلق دارد میان آنها همسانی‌های ساختی<sup>(۱)</sup> به حد کافی به‌چشم می‌خورد، برای اینکه به‌ما امکان دهد تایبینیم که میراث مشترک عبارت از چیست.

در ماوراء این میراث هند و ایرانی، یک ساخت اجتماعی و دینی را می‌توان دید که باید مربوط به‌همه ملت‌های هند و اروپایی باشد.

یک تئلیث اجتماعی، در اساس این طرح ذهنی وجود دارد. جامعه و همینطور مجموعه خدایان هند و اروپایی شامل سه مقام است که به سه طبقه اجتماعی بنیادی منطبق می‌گردد. در بالاترین مقام، فرمانروایی، به صورت دو پدیده خود یعنی پادشاهی و مقام روحانیت قرار دارد. در زیر آن مقام ارتشداری و بالاخره مقام کشاورزی و هرچه که شامل آن می‌شود: ثروت باروری و تدرستی، واقع است.

این تئلیث در مجموعه خدایان و دایی منعکس می‌گردد. دو صورت از فرمانروایی در این مجموعه یکی به صورت ورونا<sup>(۲)</sup> متجسم می‌شود که شاه جادوگر و فرمانروای سنگدل است و گناهکاران را باندهای نامه‌نی قدرتیش بهزنجیر می‌کند و آنان را با مرگ و بیماری درهم می‌کوبد و گاهی قربانیهای انسانی طلب می‌کند و نگهبان رتنا<sup>(۳)</sup> نماد نظام جهانی و آیینی نیز هست. دیگری به صورت میترا<sup>(۴)</sup> تجلی می‌کند که خدایی مؤبد و قانون‌دان، نگهدارنده پیمان و قول داده شده می‌باشد. در کنار آنها یا بهتر بگوییم



صورت اصلی فلات ایران . در قسمت جلوی نقشه خرابه‌های  
یک کاروانسرا دیده می‌شود .

به دنبال آنها ایزدان دیگری چون اریامن (۱) و بیخ (۲) را می‌توان یافت.

در مقام دوم، خدایان جنگجو را می‌یابیم. ایندرا (۳) در مرتبه اول قرار دارد. کشنده دیوان است و دشمنان را با ضربتی بهدو نیم می‌کند. همراه خوب جنگجوی و دایی است که برای فتح پنجاب می‌رود. در کنار او وایو (۴) خدای باد قرار دارد که نماد حالت دیگری از طبقه جنگجوئی می‌باشد. نیروی عنصری که تحت هیچ نظامی درنمی‌آید و هیچچیزی در برابر قدرت مقاومت ندارد. همچنین رود را سرو (۵) را در کنار آنها مشاهده می‌کنیم که نمونه کامل و دایی «شیوا» (۶) هندو می‌باشد. ایزدی است نگران‌کننده، دوپهلو، غالباً شوم و گاهی کاملاً شیطانی.

نمايندگان مقام سوم به نظر متوجه تر و گوناگون‌تر می‌آيند و عموماً خدایان کهتری هستند، چون ملت کوچکی در میان خدایان. از میان آنها فقط دو ناستیا (۷) را ضبط می‌کنیم. ظاهراً با این دو خدای اخیر، یا لاقل با یکی از این دو، در مخالفت با الهای که ارزش‌های گوناگونی دارد و شریک ایزدان سه‌مقام است، و در هند و دایی سرسوتی (۸) نامیده می‌شود، پیکاری پیش می‌آید.

### هیراث هندو ایرانی : آسوراها (۹) و دیوها (۱۰)

تثییث طبقاتی در ودا با شویتی که ظاهراً بر دین هند و ایرانی تسلط داشته است پوشیده می‌شود: تضاد میان دیوها و آسوراها.

گروه نخستین شامل خدایان فرمانروای است ورونا (۱۱)، میتر (۱۲) و مصاحبان ایشان، و حتی شخصیت‌هایی با خصوصیات پایین‌تر، قهرمانان، دیوان یا نیمه‌خدایان که به آنها وابسته‌اند دیوها همگی ایزدان دیگری می‌باشند. در دورنمای نخستین ایزدان طبقه ارتشتار هستند که ایندرا در راس قرار دارد. اما غالباً دیو دارای همان ارزش *deus* لاتین است که معمولاً کلمه *diu* (به معنی خدا در زبان فرانسه - م) با آن خویشاوندی دارد؛ و سرانجام در عقاید هندی این ارزش بر سایر ارزشها برتری خواهد یافت.

موضوع در ریگ‌ودا (۱۳) کاملاً به این شکل نیست. در آنجا دو گروه ایزدان همزیستی دارند و از هر دو گروه به موازات هم طلب حاجت می‌شود. اما این همزیستی بهیچ‌چوچه مسالمت‌آمیز نیست. حتی در سرودهای مذهبی، دیوها و آسوراها در برابر هم قرار می‌گیرند و از دشمنی که میان آنها هست سخن به میان می‌آید؛ این موضوع به‌ویژه شامل ورونا و ایندرا می‌شود. و ایندرا غالباً به عنوان شخصیتی که مخل‌رتا (۱۴)

۱- Aryaman

۲- Bhage

۳- Indra

۴- Vāyu

۵- Rudra - Sarva

۶- Šiva

۷- Nastiya

۸- Sarasvati

۹- Asura

۱۰- Daiva

۱۱- Varuna

۱۲- Mithra

۱۳- Rg vēda

۱۴- Rta



آبیاری زیرزمینی در خاک سخت ایرانی .

شیارهای باریک سفید که در روی عکس دیده می‌شوند (با خطوط مربوط به راهها و جاده‌ها اشتباه نشود) ، نشانه وجود آبراههای آبیاری در چندمتی زیرزمین است که در مسیر خود آبی را که از ذوب برفهای کوه ایجاد شده جمع می‌کند (هروdot به این روش آبیاری توجه می‌کند) .  
توده‌های کوچک خاک که مثل دانه تسبیح به دنبال این شیارهایی از خاکهایی که برای درست کردن راه ورود به آبراه زیرزمینی بیرون ریخته‌اند بوجود آمده است .



است و به عنوان رقیب او ظاهر می‌گردد. اینطور به نظر می‌آید که اخیراً ارتباط نزدیکی را میان این تجسمات و پیکار آیینی عربوط به سال نو حدس زده‌اند؛ پیکاری که سیزه ایندرا را با اژدهای ورترا<sup>(۱)</sup>، که به آفرینش جهان منتهی شده‌است، دوباره عرضه می‌نماید. ورترا برهمن است. قتل او یک گناه می‌باشد و ایندرا باید کفاره آنرا بپردازد؛ از سویی دیگر پیروزی ایندرا ظاهراً تغییری در قانون ورونا داده است.

همه این مسائل در متون جدیدتر، در برهمن‌ها<sup>(۲)</sup> و اوپانیشادهای<sup>(۳)</sup> قدیم واضح‌تر می‌شود. دیوها و آسوراها در آنجا دو گروه از سایر رقیبان هستند؛ گروه نخستین از خدایانند و گروه دوم از دیوان. فقط دیوهایی ستایش می‌شوند که آسوراهای بزرگ مانند میترا و ورونا نیز که این خاصیت خود را از دست داده‌اند، به جمیع آنها پیوسته‌اند. اینها و آنها از اخلاف پرجاپتی<sup>(۴)</sup> می‌باشند. پرجاپتی برای داشتن پسری مراسم عبادت و قربانی به جای می‌آورد. خدای عبادت و قربانی، پرجاپتی، پدر آنها، خود موضوع سیزه میان دو دسته است که او را انحصاراً برای خود می‌خواهند. برهمن‌ها پر از داستانهایی در باره پیکار آنها است.

اختلاف دیگری که قابل انطباق بر قبیلی نیست بر مذهب آریایی تسلط دارد: اختلاف میان رتا نماد «نظام» جهانی و آیینی و دروغ<sup>(۴)</sup> نماد دروغ و ضرر. ورونا و میترا در ریگ و دا عالیترین محافظ رتا هستند در حالیکه ایندرا گاهی به عنوان مخل او ظاهر می‌شود؛ و دیدن ایندرا در نقشی بر عکس نیز نادر نمی‌باشد. هیچ خدایی لاقل در ریگ و دا دروغ را مجسم نمی‌کند. با این‌همه در برهمن‌ها دانسته می‌شود که دیوها از حقیقت و آسوراهای از دروغ زاده شده‌اند. به خاطر اینست که دیوها توانسته‌اند برهماوردهای خود پیروز شوند و برای این است که آنان حقیقت را با بجای آوردن عبادت و قربانی گسترش داده‌اند.

### جهت‌یابی خاص دین ایرانی

با توجه به وابستگی با دین باستانی هند ظاهراً دین ایران بخاطر طرز تفکر خاصی که در جهت‌یابی او مؤثر است، تغییر شکل می‌یابد، همان تضادها و همان خصوصتها در آن ظاهر می‌شود. اما طرز تفکر اصلی و رابطه دو جانبه آنها یکی نیست.

تفکر اساسی روش عبارت از: بزرگداشت زندگی در صورتهای مختلف آن و محکومیت بی‌چون و چرای تخریب، حمایت از باروری و ارزشیابی مناسب ثروت می‌باشد. این اندیشه در آیین ودایی نیز بیگانه نیست اما فقط چون اصلی در میان اصل‌های دیگر جلوه‌گری می‌کند. در ایران بر عکس این طرز تفکر است که اساس آئین را تشکیل می‌دهد. هر چیزی مطابق با وضعی که در برابر زندگی دارد و نسبت به حمایتی که از آن می‌کند سنجیده می‌شود.

Vrtra - ۱

۲- کتابهای ادبیات ودایی او پانیشاد و برهمن نامیده می‌شود - م.

Druh - ۴

Prajapati - ۳



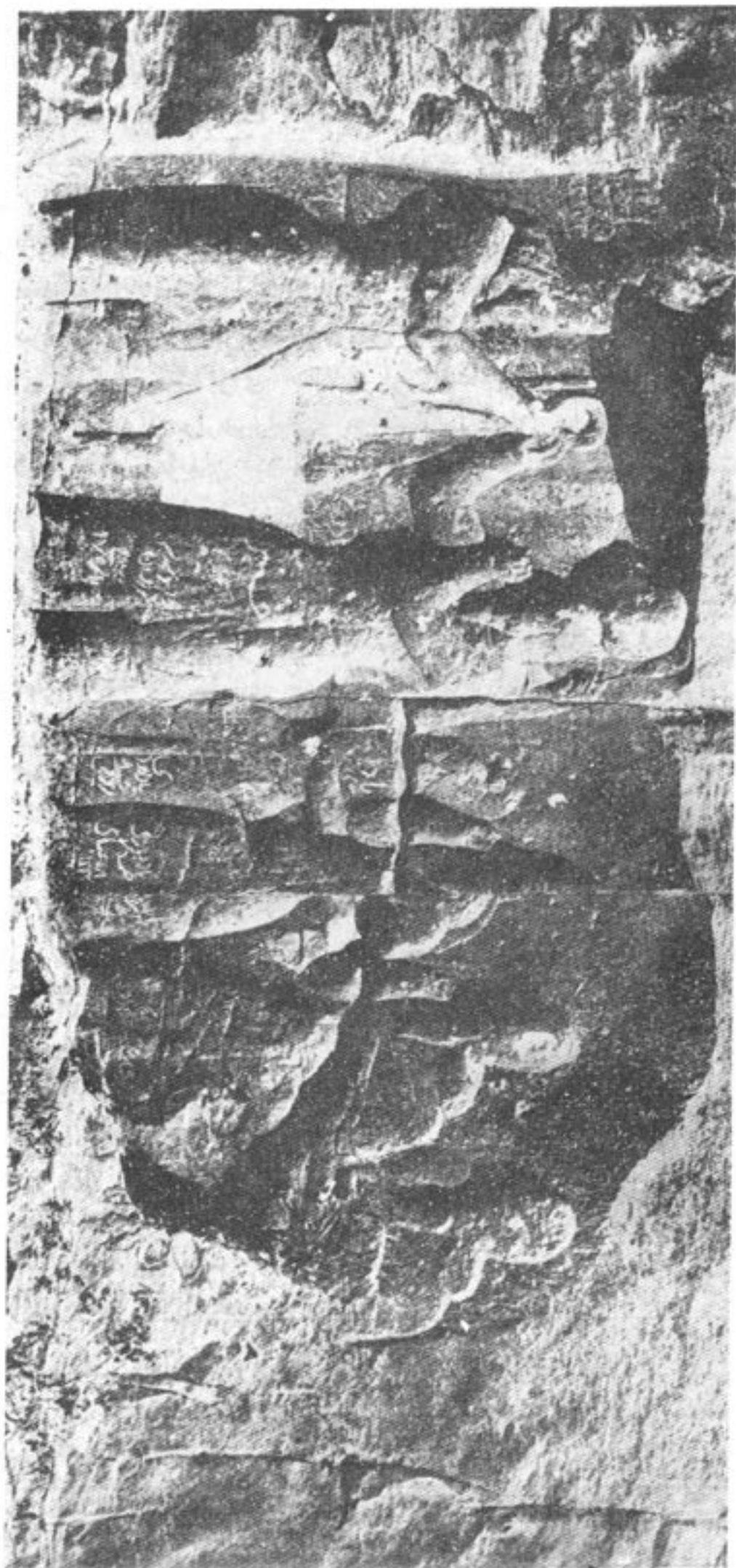
استودان (دوره ساسانی) در کوه رحمت و  
گودالی که در آن گوشهای اجساد از استخوان جدا می‌شود

این تفاوت از کجا می‌آید؟ کسی نمی‌داند. شاید بجا باشد که تفاوت محیط طبیعی و فرق میان جنگل واقع در دایره جدی هندی و صحرای ایرانی را یادآوری کرد. موضوعی که بهما اجلزه درک بسیاری از مطالب را می‌دهد. گیاه فراوان جنگل بکر اجبارا برای انسان مناسب نیست و از بین بردن جزیی از آن بهیچوجه تهدیدی برای بشر نمی‌باشد. آفتاب سوزان بیابان، سرمای شدید زمستان و خشکسالی برای ایرانی مسائلی بوجودمی‌آورد که برای هندی بیگانه است. چشمه‌های آب در فلات‌های مرتفع بندرت یافت می‌شوند. خاک غیرحاصلخیز قسمت اعظم زمینها را دربرمی‌گیرد. زمین آبیاری شده باید قدم به قدم دفاع شود. بیرون از واحدها، دنیای خصمانه‌ای که طعمه نیروهای بد است، گستردگی می‌شود. کاشتن گندم، شخم کردن زمین و آبیاری آن عالی‌ترین نوع ثواب است؛ با گسترش سطح کشاورزی شده، قلمرو نیکی افزایش می‌یابد و با کاشتن گندم بذر عدالت کاشته می‌شود. کوه‌های عریان و خالی، زمین آبیاری نشده، دریاچه‌های شور، بهدیوان تعلق دارند و این دیوان هستد که زمستان را بوجود می‌آورند، بلای دیگری که شرایط رنج‌آور هستی کشاورز را متزلزلتر می‌کند.

چون نبردی درمی‌گیرد و وقتی که دشمنان کشور را اشغال می‌کنند، محصول خراب شده است، وسایل آبیاری از هم پاشیده و زمین غارت گردیده است. برای اینکه کار دهقان بار آورده و او بتواند در آرامش به راه خود ادامه دهد، باید پشتیبانی داشته باشد و یک نیروی قوی و قابل احترامی سایه‌گستری کند و صلح را القاء نماید و حد خرابکاران را نگهدارد. یک شاه خوب برای ترقی، باروری و برای خود زندگی هورد نیاز است.

بدین ترتیب طرز تفکر مذهبی ایران باستان در میان این دو قطب به نوسان درمی‌آید. از یکسو به طبقه سوم وابسته است و از طرف دیگر فرمانروای خوب، پشتیبان کشاورزان و مدافع درویشان را ارج می‌نهد. اصولاً نیازی به گفتن این موضوع نیست که تصویر ایده‌آل شاهی، بطور محسوس با تصوری که سنت هندی از آن نشان می‌دهد مغایرت دارد. غیرمنتظره بودن، غرابت و سحر در آن وجود ندارد. شاه فقط خیرخواه است، خطوط تاریکی که شاه و دایی را مشخص می‌کند بخصوص بهستمگر تعلق دارد.

تنها ستمگر بذر مرگ می‌پاشد، شاه زندگی دهنده است و فقط حیات می‌بخشد. زیرا زندگی و مرگ نه می‌تواند از یک شخصیت ناشی شود و نه یک منبع داشته باشد. ظهور اسطوره‌ای چون اسطوره جمشید، از دوسوی هندوکش، بهتر از هر چیزی این موضوع را تایید می‌کند. شاید او نخستین انسان باشد ولی بدون شک اولین شاه است که در این مقام او اولین مرگ را به دنبال دارد. قبل انسانها نمی‌مردند و باروری طبیعی آنها زمین را که دیگر قدرت تحمل آنها را نداشت پر می‌کرد. پس یهودایی مرگ را به مراء خود می‌پذیرد. کم کم در همه سنتهای هندی، او خدای مرگ می‌شود. اما در ایران باروری زیاد دوران نخستین بشریت هرگز نمی‌تواند بنفسه بدباشد. این عصر طلایی است، خوشبخت‌ترین هزاره تاریخ بشریت که شاه جمشید<sup>(۱)</sup> بر آن فرمانروایی می‌کند. هر



کندوی میانه ایام خاصی را به اینجا می بیند.

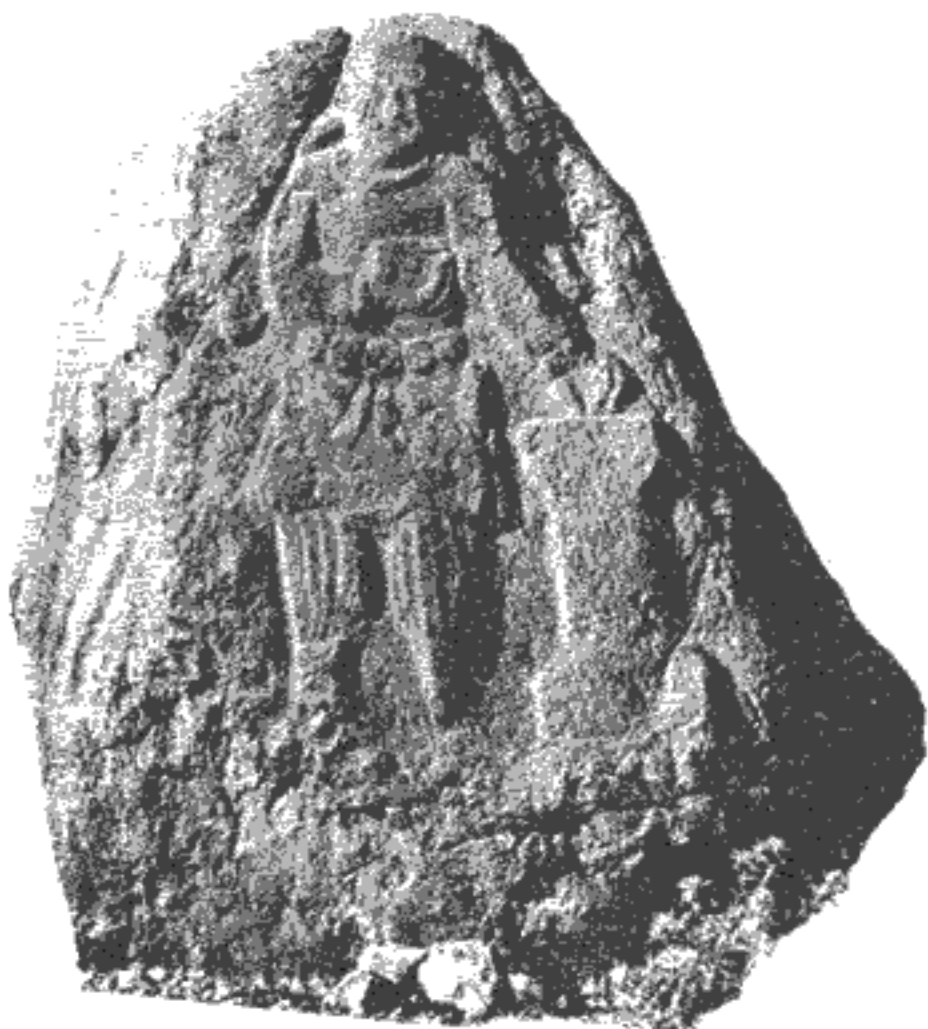
سیصد سال به سیصد سال زمین برای اینکه بتواند تاب همه انسان‌ها را بیاورد تنگ و غیرکافی می‌گردد. پس جمشید آنرا گسترش می‌دهد. او درست همان کاری را می‌کند که یک کدخدای ایرانی دروضع مشابه او انجام می‌دهد. بدون شک مرگ درخواهد رسید. این مرگ کار یک زمستان است. زمستانی که یا جادوگری آنرا سبب خواهد شد و یا دیوان آنرا به وجود خواهدند آورد. این موضوع چون حادثه وحشتاکی تلقی خواهد شد نه چون یک راه حل، برای مشکلاتی که از دیاد جمعیت تولید کرده است. پیش از آنکه این زمستان در رسید می‌بینیم که جمشید وسایل مناسب برای محدود کردن خسارات تهیه می‌بیند. محظوهای زمستانی بنا می‌سازد که لائق تعدادی از رعایایش بتوانند در آنجا از نابودی درامان باشند و درانتظار دوران بهتر بسربرند.

راههای دیگری نیز برای حفاظت از انهدام وجود دارد. بدهای آوردن آئینهای مذهبی خاص که دیوان را می‌راند و موقیت را آسان می‌سازد. برای این کار یک متخصص لازم است، مؤبدی که بداند از چه کسی و چگونه باید استمداد کند. نظام آئین‌های دینی و نظام طبیعت یکی هستند بی‌نظمی در یکی خطر انعکاس شدیدی بر دیگری دارد؛ یک آئین دینی وقتی آنچنانکه باید به جا آورده شود شرایط رشد و باروری را مناسب می‌سازد و نه تنها ایزدان بلکه عناصری چون آتش، آب و گیاهان را نیز خشنود می‌کند. در تولد زردهشت آبها و گیاهان با تحسین اظهار کردند «زهی سعادت ما یک مؤبد برای ما به دنیا آمد، مؤبدی که برای ما فدیه تقدیم خواهد کرد». این پیامبر با برخواندن ورد «یئا اه وئیریو (۱)» توانسته است کالبد دیوان را درهم‌شکند. بر عکس، یک مؤبد ناصالح که آئین‌های مذهبی را بد انجام می‌دهد یا وردها را درست نمی‌داند و بدین ترتیب خسارت‌های وحشتاک را سبب می‌شود، باعث می‌گردد که گیاهان پژمرده و آبها تبخیر گردند. و آنچه که باز مهمتر است این است که این خسارت‌ها فقط وقتی ترمیم می‌شوند که یک یزش (فراسم عبادت) مخصوص بدهای آورده شود.

در این سازمان، شاه، مؤبد و کشاورز مقام خود را می‌باید؛ اما ارتشار یا لائق مرد جنگی آزاد، یعنی کسی که معاش از جنگ است و تنها منبع گذران او غارت می‌باشد، مورد قبول نیست. نه اینکه اعتقادات اخلاقی ایرانیان باستان یک اخلاق نوع دوستانه باشد. این مساله در میان آنها از برادران و دایی‌شان بیشتر نیست و نباید بیهوده هیان ایرانیان باستان دنبال هواخواهان عدم شدت عمل گشت. بر عکس باید بالنهدام مبارزه کرد. دشمن باید کشته شود. او سزاوار بدترین عذابها است. ثروت، چهارپا، زمین، فرزندان، همه اینها باید بهما برگردد نه به دیگران. در این مورد سرایندگان گاهان (گاتها) و سرودخوانان و دایی روش واحدی دارند. جنگرا، فقط به خاطر جنگ، راهزنی و انهدام بی‌فایده باید رها کرد.

این اعتقادات اخلاقی ریاضت‌کشانه نیست. برای مقاومت بهتر در برابر نابودی باید غذا خورد، ثروت بدست آورد و تولید کرد. اگر بطور مناسب ارزشیابی کنیم، ثروت سلاحی است که مبارزه بر علیه نابودی را ممکن می‌سازد. تولید، مرگ و میر فردی

را چانشین می‌گردد. بنابر عتون پهلوی، عزیزترین آرزوی اهربیم (روح مخرب) اینست که زمین خالی از انسانها شود. در سایه تولید، این آرزو هرگز اجابت نخواهد شد. در طرح فردی نیز، یک غذای فراوان سرسیمین جبری و تجمع نیروی بد را به عقب می‌راند. ارزش انسانی که می‌خورد از آنکه روزه می‌گیرد بیشتر است. ثروتمند به درویش و کسی که صاحب فرزندانی است بی‌فرزند است رجحان دارد. اعتقادات اخلاقی هزدیگری عبارت از عبارزه است. ارزش هر انسانی به‌اندازه مقاومتی است که در برابر نابودی نشان می‌دهد. این یک‌نوع اعتقاد اخلاقی ریاضت‌کشانه نیست ولی آینه لذت‌پرستی نیز نمی‌باشد.



شخصیتی برپا در کنار آتشکده. دوره ساسانی

### تغییر شکل سازمان : طرد دیوها

براحتی می‌توان دید که در این محیط، سازمان هند و ایرانی، در چه مسیری تحول می‌یابد. خدایان فرمانروا آسوراها بر جای خواهند باند. ورونا، منزه شده، نام خود را رها خواهد کرد و با نام اهورا‌اهزدا، خدای برتر مجموعه خدایان ایرانی خواهد شد.

بالین همه بعضی از موجودات اطرافیان او مثلا گندر و (۱) صفت دیوی خواهد یافت و مساله قابل توجه اینکه دیو گندر و توسط قهرمان جنگی کرشاپ (۲) کشته خواهد شد. نه تنها مخالفت میان ایزدان فرمانرو و ایزدان جنگی حفظ شده است بلکه ارزشیابی دو خصم در این موقعیت خاص به همان صورتی که در آداب و رسوم هندی است باقی میماند. دیگر خدایان فرمانرو، میترا، اریامن، هم حفظ شده‌اند. میترا حتی یک خصوصیت جنگی خاص به دست می‌آورد و بطور جزئی جای ایندرا را می‌گیرد. این ایندرا که در ودا (۳) دیو به حد کمال است، در این آیین طرد شده و نام او را در فهرست مهمترین دیوها میتوان یافت. ضمن همین تغییرات حتی ارزش اصطلاح دیو تغییر می‌کند و مترادف دیو و شیطان می‌گردد. اما باز هم در اینجا ساختمان قدیمی پابرجای می‌ماند. ایندرا و دایی قبلا در برابر رتا قرار داشت. ایندرا ایرانی رقیب خاص اشا (۴) (ارتا) (۵)، همان رتای شخصیت یافته خواهد شد. اما موقعیت ایندرا باز به خاطر موقعیت خاص دیگری جالب توجه است: خصلت بسیار متداول ای نایزد در ودا و رترهن (۶) (در هم‌شکننده مقاومت) است. در ایران این کلمه نام خدای کهتری می‌گردد. وقتی بدعنوان خدای جنگ معرفی می‌شود ایزد پیروزی و یاور میترا است. ایرانیان ضمن اینکه دیگر وظیفه جنگی را بطور مستقل برای او جایز نشمرده‌اند و اورا به طبقه شاهی با عدالت وابسته ساختند ولی در عین حال به طور کامل اورا رها نکرده و حضورش را در مجمع خدایانشان جایز نشمرده‌اند.

بدین ترتیب می‌بینیم که ثبویت بر چهره آئین قدیم ایران تسلط دارد. از یک سو ما خدای برتر، اهورا مزدا را داریم و همراهانش را که با دو نام مشخصند: بع (۷) «آنکه بخش‌کننده ثروت است» یا ایزد (۸) «آنکه سزاوارستایش است». این دو اصطلاح برای ودا نیز ناشناس نیست. ولی اینان فقط در ایران چنین اهمیتی بددت اورده‌اند؛ از سوی دیگر در مقابل اهورا مزدا، دیوها را داریم که اهربیم را احاطه می‌کنند.

### موجودات گاهانی

موضوع فقط آنچه که گفته شد نیست. گروهی از موجودات اخلاقی اهمیت قابل ملاحظه‌ای به دست اورده‌اند. آنها در حالی که کمایش شخصیتی یافته‌اند، در فوق خدایان باستانی قرار می‌گیرند و در طول زمان جزء مصاحبان آنها می‌شوند. این موجودات سازمان بسته‌ای را تشکیل می‌دهند که نقلیدی از سازمان خدایان هند و ایرانی است که جانشین آن نمی‌شود ولی از اهمیت آن می‌کاهد.

بنابراین اشا همان رتا هندی است، نمادی از نظام جهانی و آیینی، از سخن خوب گفته شده، از عبادتی مطابق آیین برگزار شده، از گندمی که خوب رشد می‌کند و به این ترتیب قلمرو نیروهای نیکی را وسعت می‌بخشد. در آیین‌های دینی، سخنان همان‌طور که اشا می‌گوید تلفظ می‌شوند، مقام خدایی، پرستیدگان را مطابق با نظر اشا پاداش

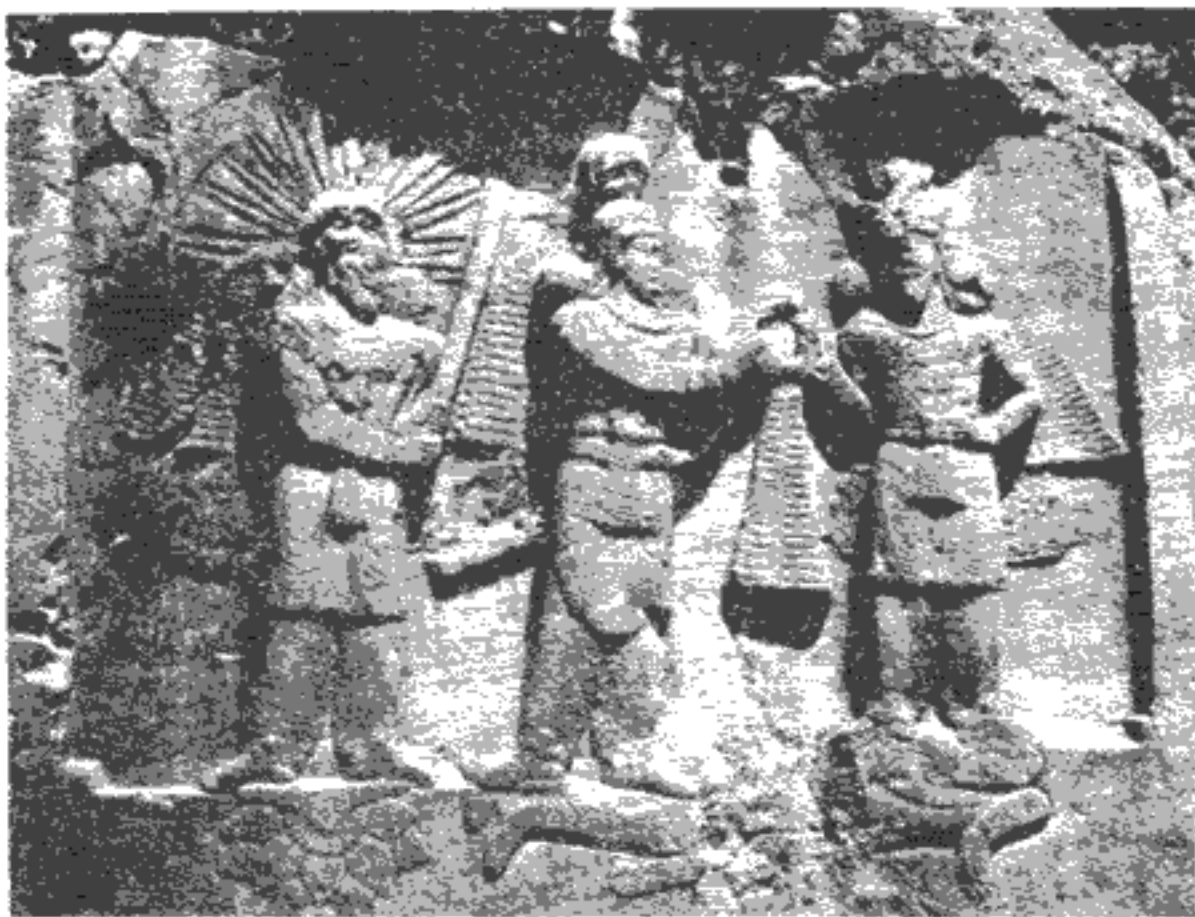
می‌دهد، مراسم مذهبی با موافقت اشا بدانجام می‌رسد، پاداش تحت قواهد مخصوص او داده می‌شود. در دنیای محسوس، اشا یزش (مراسم عبادت) را زیرنظر دارد و در آنجا، به‌طور مادی به‌صورت نوع آتش حضور پیدا می‌کند.

وهوهنه (۱) «اندیشه نیک» موجودی است که در درجهٔ فعالیت دارد. با سخنان «اندیشه نیک» است که مردمان مقام خدایی را خطاب قرار می‌دهند و با سخنان اندیشه‌نیک است که مقام خدایی به‌آنان پاسخ می‌گوید. زهد بشری و لطف ایزدی را به‌این ترتیب یک‌موجود واحد عرضه می‌کند. این لطف ایزدی است که به‌انسانها آشکار می‌کند که سرانجام واپسین آنها چه خواهد بود. اصل آنها چیست و راههای رستگاری کدام است. و در درجهٔ اول آداب دینی صحیح را می‌آموزد تا امکان تماس بیشتری را دهد. در برابر قانون دنیای محسوس که اشا نمایشگر آنست و هومنه (بهمن-م) واسطه‌ای میان دو جهان می‌باشد.

وهومنه موکل بر چهارپا است و در قالب وجود او، در آئین‌های دینی حضور می‌یابد. این جریان می‌تواند به‌نظر ما عجیب باشد، ولی در محیطی که چهارپا یک قربانی برتر است کاملاً قابل توصیف می‌باشد. سپنتا آرهاستی (۲) (سپندار-م-س) «پارسائی مقدس» با وهومنه خویشی دارد. بر عکس وهومنه فعالیت سپنتا آرمئیتی یک‌جانبه است. اخلاق انسانها نسبت به‌مقام خدایی دلیل گزینش او است و باعث این می‌شود که او را به‌نافرمانی، که دیوها با آن خودنمایی می‌کنند، ترجیح دهد. مردمان اگر بانافرمانی مخالفت کنند و آرمئیتی را بپذیرند، به‌هدفهای خود خواهند رسید. و این‌چنین است که آنها دین (۳)، مذهب راستین را خواهند شناخت. آرمئیتی انقیاد و اطاعت است، اطاعت فرزندی. او شخصیت می‌یابد و دختر اهورامزدا می‌گردد. چون فرمانبردار و مطیع است، در عین حال الله زمین نیز می‌باشد. او قبلًا در ودا وقتی با نام ارمتی (۴) ظاهر می‌شود همین موقعیت را دارد.

عنصر دیگر خشروریه (۵) (شهریور-م) «پادشاهی مورد میل و آرزو» است که تحقق آرمان آن هدف یزشی است که به‌جای اورده می‌شود. سلطنت شاه خوب، همچنین فرمانروایی پس از مرگ که در پایان جهان در سایهٔ پیروزی بر نیروهای بد مستقر خواهد گشت. سلطنتی که با توسعهٔ قلمرو آریایی پیشرفت می‌کند و استقرار می‌یابد و با گسترش قدرتی که به‌سلاجهای نیروهای نیکی داده می‌شود پابرجای می‌گردد. و این قدرت از یزشها بی‌مطابق با قاعدهٔ انجام بگیرد و از مراسم دینی که برای ایزدانی که شایسته پرستش هستند برپا شود به وجود می‌آید. موضوع این است که حکومت اهورامزدا با قبول دین راستین توسعهٔ می‌یابد و زمانی که دیگر پیروی از آئین دیو برجای نماند، یک آئین مطلق خواهد شد. طبعاً خشتر که به‌عنوان نماد هادی خود فلزها — فلز سلاح‌ها — را دارد، در آئین‌های دینی در قالب یک شیئی فلزی حضور دارد.

دو موجود آخری هوروتات (۶) (خرداد-م) و اهرنات (۷) (هرداد-م) «تدرستی»



منصب یافتن اردشیر اول توسط اهورامزدا  
تعدد موضوع منصب یافتن از طرف اهورامزدا  
در روی کنگره‌های ساسانی، عماله تقدس  
قدرت شاهی را در مذهب نشان می‌دهد.

و «بی‌هرگی» می‌باشند که کاملاً بهم وابسته‌اند و غالباً باهم ظاهر می‌شوند. وظیفه آنها شبیه وظیفه خشتر است. از مقام خدایی انتظار لطف و مرحمت می‌رود و بعداز یزشی که پدشایستگی به جای آورده می‌شود توقع پاداشی هست. پیشکشی‌هایی چون آب و گیاهان به مقام خدایی تقدیم می‌شود. این دو عنصر (آب و گیاه) قلمرو خاص هوروتات و امرات خواهد بود. اگر هردمان به مقام خدایی نیاز دارند، مقام خدایی نیز به همان نسبت به آنان محتاج است. آئین‌ها و مراسم مذهبی رد و بدلی است میان این دو طرف و در قسمتی از یزش یسنا که با تشریفات‌ترین قسمت آن است، گفت و شنودی میان دو طرف انجام می‌گیرد و هردو را نیرومند می‌سازد.

در گاهان وقتی شش عنصری را که برشمردیم ظاهر می‌شوند هنوز کاملاً شخصیت نگرفته‌اند یا بهتر بگوئیم ظاهراً نامهائی که مشخص کننده آنها است به موجودات مفارقی (۱) برگشت داده می‌شود. ولی به هر حال این موجودات مفهوم خاص خود را حفظ می‌کنند. توضیح این عمل را باید در تمایل عمومی متون دینی قدیم هند و ایرانی جستجو کرد که می‌خواستند هر چیزی را، یک عمل آیینی باشد یا متی عربوت به مراسم دینی، موضوع یک

آئین مذهبی قرار دهند و بهاین عنوان سرود بخواهند و ستایش کنند. این چیز که با آن طوری رفتار می‌شد که گویی خود به خود وجود داشته است شخصیتی متناوب و مطابق با هرچه پیش بباید، بدخود می‌گرفت. بر عکس، موجودات آئینی که از آنها صحبت کردیم عناصر اصلی ساختمان یزش ایرانی هستند که تشکیل یک سازمان می‌دهند: موجوداتی که این سازمان را تشکیل می‌دهند، نکته اصلی و مهم خدایان طبقاتی را مشخص می‌سازند. اینجا موضوع عبارت از اوج گرفتن مقام خدایان هند و ایرانی نیست بلکه بر عکس موضوع عبارت از نوعی تقارن میان موجوداتی که مشخص کننده طبقات هستند، به مقام‌های خدایی که آنان را تجسم می‌بخشد، می‌باشد. تقارنی که تجسم گروه اول را به دنبال دارد.

در متون اوستایی غیر از گاهان این تجسم موجودات کاری است انجام شده. تعیین گروه‌ها از نظر نوع و جنس در آنجا ظاهر می‌گردد، که عبارتست از برگزیدن امشاسب‌دان (۱) «جاودانان مقدس» که شامل اهورامزدا نیز می‌شود – از هفت امشاسب‌دان سخن می‌گویند – و تعیین تک‌تک سایر خدایان. در ردیف اول این‌دسته اخیر بجا است که سروش را جای دهیم که معنی تحت‌اللفظی آن اطاعت و فرمانبرداری است؛ ایزدی از همان نوع هفت امشاسب‌دان. گروه خدایان مزدیسنایی، بدین‌سان دو گروه خدایان را در بر می‌گیرد: امشاسب‌دان و یزت (۲)‌ها (ایزد – م). دسته اول بر سایرین برتری دارند و در حکومت و فلسفه این مذهب سعی می‌کنند که آنان را خلع‌ید سازند و به ردیف دوم سوق دهند. اما با وجود این، در عقاید مذهبی زنده فعلی نقش این امشاسب‌دان بی‌اهمیت است و چهره ایشان در مقایسه با ایزدان بزرگ محوت‌به‌نظر می‌آید. غالب اوقات آنان فقط حالت ساده‌ای از اهورامزدا هستند که به‌نحوی با او یکی می‌شوند. در اساطیر، این امشاسب‌دان فقط زمانی کمی جان می‌گیرند که انگیزه‌هایی از داستانهایی که مربوط به خدایان هند و ایرانی است و قرابتی با آنان دارد، به‌امانت گرفته شود.

### مجموعه خدایان

آنچنان که این تغییر شکل را مورد مطالعه قرار دادیم می‌توان به اختصار گفت که مجموعه خدایان ایرانی یک ساختمان دوگانگی دارد. نیروهای نیکی و نیروهای بدی دو سلسله مراتب هم قرینه، موازی و مخالف هم تشکیل می‌دهند.

نیروهای نیکی – در راس نیروهای نیکی اهورامزدا (۳) اوهرمزد (۴) در پهلوی، قرار دارد که خدای قادر متعال و آفریننده همه‌چیزها است. در کنار او سپندهینو «روح مقدس» «سپناتاهنیو» (۵)، در پهلوی «سپنالکهینو» (۶) هست. در گاهان سپندهینو بدون شک از اهورا مزدا متمایز است. بعده با او یکی می‌شود. بخصوص وقتی موضوع عبارت از مخالفت با روح مغرب می‌باشد یا عبارت از تکریم فعالیت آفرینشی اهورامزدا است. در

۱- Amara - spanta

۲- Yazata

۳- Ahura Mazda

۴- Ohrmazd

۵- Spanta Manyu

۶- Spēnāk Menik

॥वीराफ्नेशरोशालानधरीचनवृष्टपरलेधजारु॥

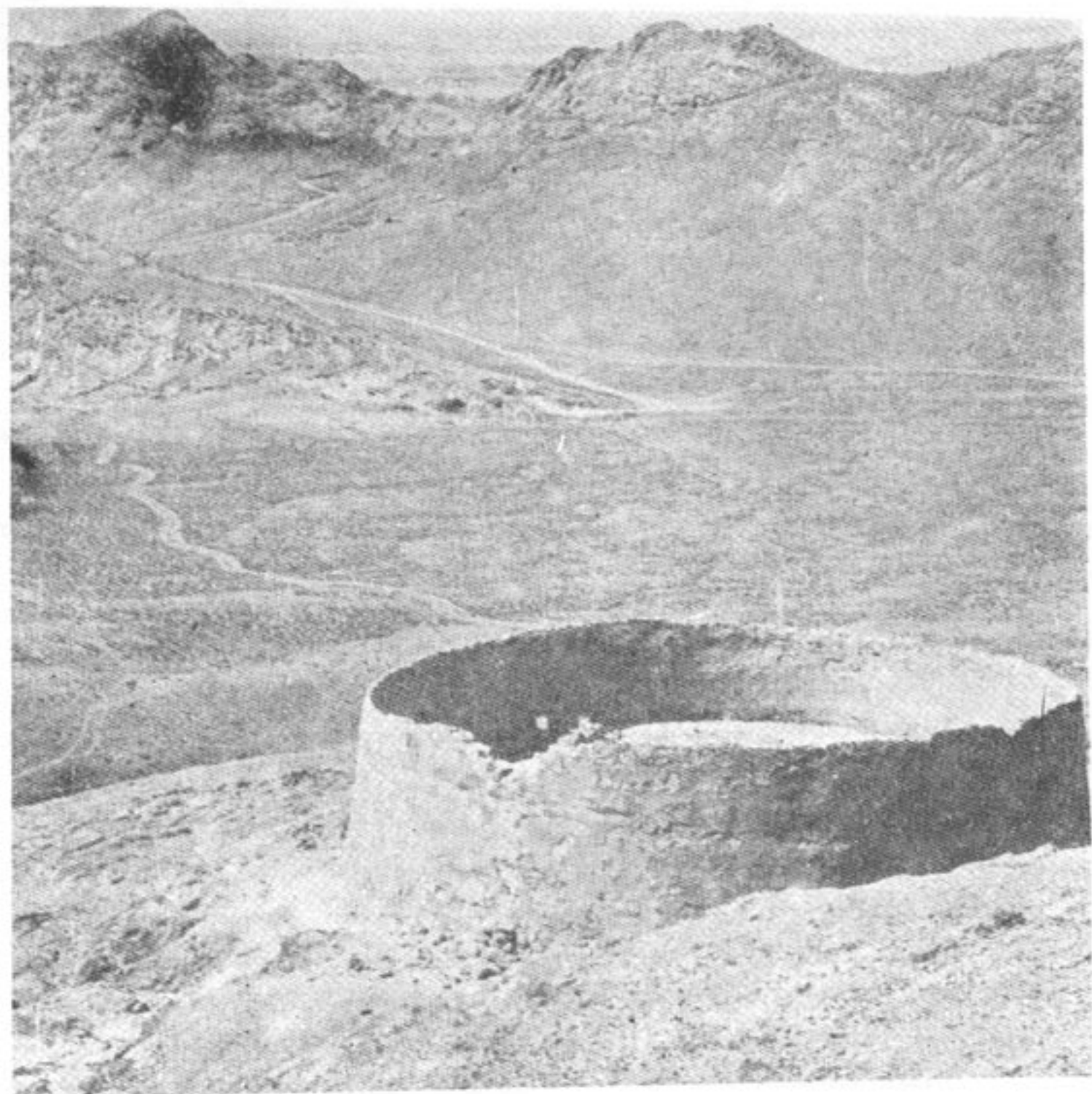


हांमिशरोशार्धजप्तनि॒पृष्ठेउर्म्मासं  
केहोशरोशार्दपेत्तु॒पांनन्तौश्विकां  
नामौतांहांशरोशामनोशांहमजायेत्  
द्वपांमा॒पेनीव्येहांमनी॒राननथीथाए॒

داوری مردگان برپلچینوت، گنرگاه معروف  
و وحشناک «جداکننده».

روان اشو (انسان درستکار) از پل بدون مشکلی  
می گذرد و روان دروند (انسان بدکار) در دوزخ  
می افتد

نسخه های خطی هندی (کتابخانه ملی پاریس)



برج خاموشان در ری نزدیک تهران.

گاهان سپندمینو «روح مقدس» کاملا در برابر روح مغرب قرار می‌گیرد. اما به‌حال به‌نحوی نسبت به‌اهورامزدا که آفرینشده همه‌چیز است، در درجه پائین‌تر قرار دارد. در یک قطعه معروف و در حقیقت بهم که مفسران برای اینکه یک اصل شریعتی را که باعث رحمت شده است حذف کنند آنرا مبهمتر ساخته‌اند، دو روح چون دو همزاد مشخص شده‌اند، بدون اینکه نام پدر آنها ذکر شده باشد. این موضوع مانع از این نیست که مخالفت مطلق آنها بالفاصله بعد از آن تاکید نشده باشد: یکی از آنها زندگی را می‌آفریند و دیگری نابودی را؛ در حالی که در یک قطعه دیگر گاهان ما روح مقدس را می‌ینیم که خاصیت دگری‌بودن مطلق خود را در برابر رقیش تاکید می‌کند. در مورد اول اشاره به حالتی قبل از آفرینش جهان است. در مورد دوم موضوع عبارت از مشخص ساختن فعالیت دو رقیب در جهان می‌باشد.

در مقام پائین‌تر از اهورامزدا ما شش امثا‌سپند (پهلوی: امهرسپند) را می‌یابیم که قبل با آنها آشناییم: ووهنه<sup>(۱)</sup> (وهون) «بهمن - م»، اشهوهیشت (ارتوهشت<sup>(۲)</sup>) «اردیبهشت»، «خشروریه (شهریور)<sup>(۳)</sup>، سپنتا ارمئیتی (سپندارمت<sup>(۴)</sup>) «سپندار مدم»، هوروتات<sup>(۵)</sup> و امرتات<sup>(۶)</sup>، (هردات و امردات<sup>(۷)</sup>) «خرداد و امرداد»، میسترا (مهر)، سروش (سروش) رشتو (رشن)، که هرسه به‌عنوان داوران مردگان در پل چینوت (چینود - م) در مسند قضاوت قرار دارند. در آئین مذهبی، سروش مهمترین این سه ایزد است. یزشی برای خشنودی او و به‌خاطر از بین بردن ناپاکی و همچنین یزش‌هایی برای مردگان تقدیم او می‌کنند. بطور کلی سروش عواظب اینست که همه‌چیز مطابق قاعده انجام گیرد و بداین عنوان او در یزش‌یستا به‌صورت یک مؤبد، سروش‌ورز<sup>(۸)</sup> ظاهر می‌شود که نقش او عبارت از این است که مواظب منظم بودن مراسم باشد.

در کنار این سه ایزد باید از الهه (اردویسور<sup>(۹)</sup>) آناهیتا الهه باروری و عشق نام برد. این الهه همان اندازه که برای هنرها اوستایی اشنا است در سنگنوشته‌های هخامنشی نیز از او نام برده می‌شود. آناهیتا باید در آغاز سلسله ساسانی، که اجدادشان در استخر به‌معبد او وابسته بودند، نقش مهمی بازی کرده باشد.

الله دیگر، اشی «توانگری»، ظاهرا باید خلقتی شبیه به‌خلقت موجودات گاهانی داشته باشد. به‌عنوان دختر اهورا، پیشرفت و آسایش به‌خانه می‌برد؛ خصلت عاشقانه او از سوی دیگر شکی باقی نمی‌گذارد. دختران جوان باکره و روسپی‌هایی که دیگر عادت ماهانه ندارند نباید در مراسم آئینی هربوط به‌او شرکت کنند.

۱- Vohu - Manah, Vohuman

۲- Aša - Vahišta, Artavahišt

۳- Xšaθra - Varya, Šahrēvar

۴- Spanta - Armaiti, Spandārmat

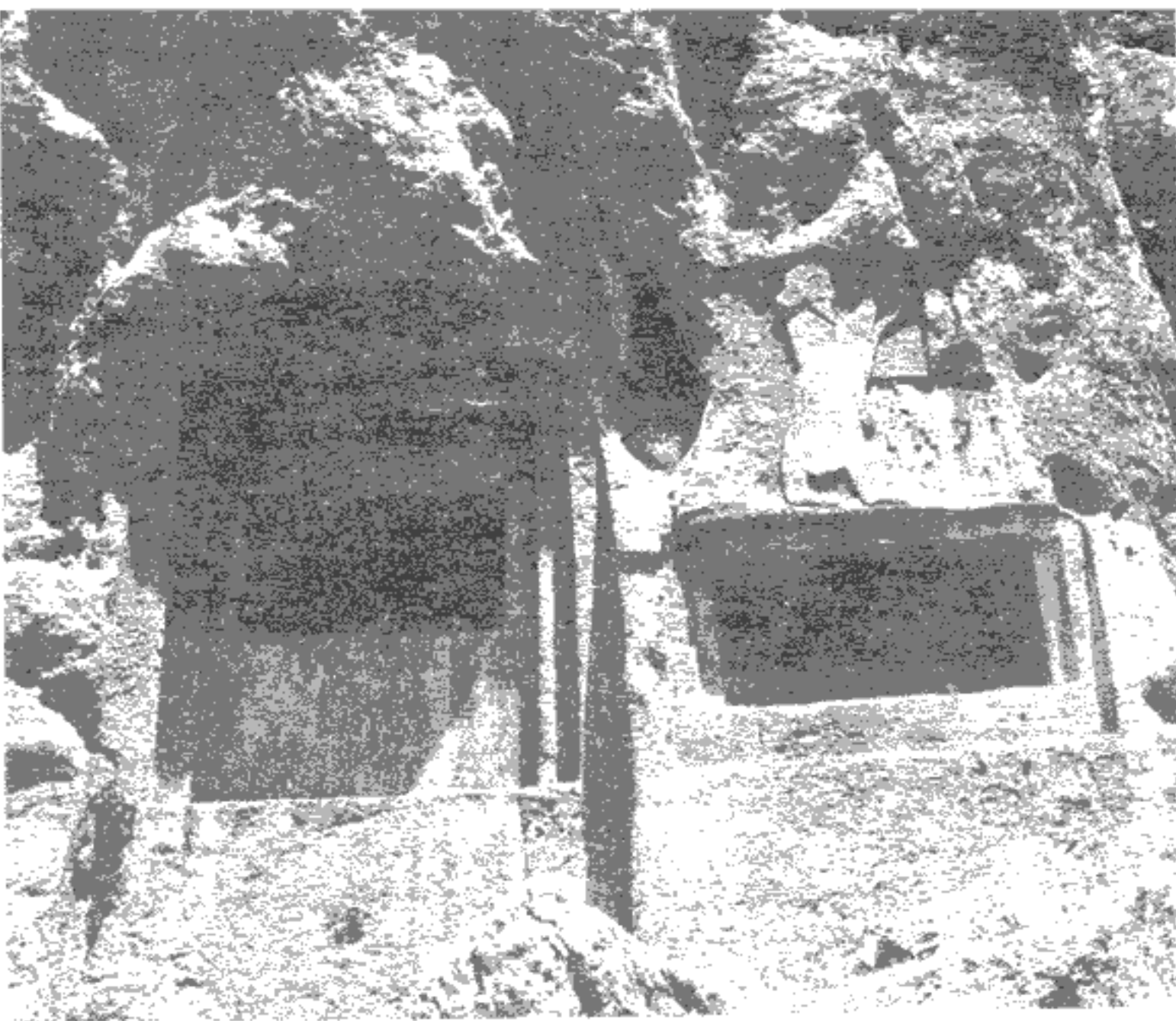
۵- Haurvatāt

۶- Amartāt

۷- Hördat, Amordat

۸- sraošāvarza

۹- Ardvi Surā



در گذشتگان زردشتی را نهی توانند بسوزانند و نهی خاک بسپارند و نهی آب افکنند، زیرا تماس جسد با آب و آتش و زمین، که به عنوان عناصر مقدس تلقی می‌شوند، باعث آلودگی آنها می‌شوند.

از همان ابتدا، اجساد در گذشتگان را درون گودالهایی در محل‌های مناسب، بربالاترین و دورترین جاهای قرار می‌دادند. اجساد را در برابر پرندگان لاشخور و سگهای گوشتخوار رها می‌کردند، پس از اینکه گوشتها از استخوانها جدا شد استخوانها را که زیر آفتاب خشک شده بود جمع می‌کردند تا در پناهگاههایی به نام «استودان» که در جدارهای کوه خارج از دسترس آب یا حیوان بوده‌گنراند. قرار دادن اجساد در دخمه‌ها یا در برجهای خاموشی مربوط بدوره بسیار جدیدتر است.

استودان سکاوند.

در طرف راست نقش برجسته یاک شاهزاده و یاک عوید را در برابر دو معبد آتش نشان می‌دهد.

ما قبل از ورثغنه (۱) (بهرام س) خدای جنگ ذکری به میان اوردیم، او می‌تواند شکل‌های مختلفی به خود بگیرد. به عنوان مثال به شکل یک کرگدن یا یک اسب ظاهر می‌شود که در این حال اورا با اوتر (۲) ویسنو (۳) که در آداب و مراسم هندی شناخته شده است مقایسه کردند. بر عکس ایندرا ورثغنه به عنوان کشنه از دهان ظاهر نمی‌شود، در حالی که این نقش در آئین مزدیسانی تغییر شکل یافته و به قهرمانان انسانی چون ثرثونه (۴) (پهلوی: فریتون (۵)) «فریدون س» یا کرساپه (۶) (پهلوی سامان کرساپ) تفویض شده است. اما متهای ارمنی گواهی می‌دهد که مسئله کشتن از دهان لااقل در برخی از ایالتها، در تصویرهای مربوط به این خدای ایرانی دیده می‌شود. آئین ورثغنه (پهلوی: ورهران، وهرام) کاملاً مانند آئین مربوط به آناهیتا باید در دوره ساسانی نقشی مهمتر از آنچه که در میان پارسیان فعلی دارد داشته باشد. چند نفر از شاهان نام او را بر خود داشته‌اند و همیشه نام آتشهای اصلی بوده است.

ذکر خاصی باید از وایو (۷) ایزد باد و نیروی جنگی به میان آید. خاصیت او همیشه دوپهلو بوده است و به همین دلیل فقط به طور نصفه پذیرفته شده است. در یشتبه که به او اختصاص دارد بخصوص تصریح می‌شود که «آن طرفی را که به سپندمینو تعلق دارد» می‌ستایند. اهورامزدا خود یزشها بیان تقدیم او می‌کند برای «اصابت کردن به آفریده‌های روح مخرب، بدون اینکه آفریده‌های سپندمینو از آن صدمه‌ای بینند». باد و جو، محل طبیعی را که در آن دو آفرینش تطور می‌باید، تشکیل می‌دهند. وای (۸) بر هردوی آنها برتری دارد و چون زمان «درنگ خدای» است، و در بالای تضاد دو جهان قرار دارد. روی نقشه‌ای که کمتر عملی است این خصلت دو پهلوی خدایی وای هنگی به تقسیم او می‌شود. در کتابهای پهلوی یک‌وای خوب وجود دارد که ایزد است و یک وای بد که دیو است.

دیوها — در برابر این خدایان — که ما فقط بخش کوچکی از آنرا بر شمردیم — دیوان قرار دارند. در برابر هر مقام ایزدی یک دیو که رقیب خاص اوست وجود دارد. در زمان تجدید حیات واپسین (فرشکرد — م) هرایزدی رقیب خود را از بین خواهد برد. از هم‌اکنون این ایزد مخالفت خود را با رقیب مخصوص خود آغاز کرده است.

در دوران قدیم این قرینه شکافی دارد. اهورامزدا رقیب مستقیم ندارد. سرکرده نیروهای شر انگرمه‌نیو (۹) (پهلوی: اهرمن یا اناک‌مینوک (۱۰)) در برابر سپنتمه‌نیو (پهلوی سپناک‌مینوک) قرار دارد. بعدها با یکی شدن اهورامزدا و سپندمینو قرینه کامل می‌شود.

در برابر شش امشاسبند نیز شش دیو قرار دارد. میان آنها نام چند نفر از خدایان هند و ایرانی را می‌یابیم: ایندرا رقیب اشنه‌وھیشت (اردیبهشت) سرو (۱۱) رقیب

۱- Varthraghna

۲- Frētōn

۳- Angra Manyu

۴- Avatara

۵- Karsāspa

۶- Ēnāk Mēnōk

۷- Visnu

۸- Vayu

۹- Sarva

۱۰- Thraētaona

۱۱- وایو- م.



آماده کردن برج مرگ. رگه های سه گانه حد فضای مربوط به آئین را معین می کند. تشریفات *tānā* سه روز طول می کشد در داخل محوطه دو مؤبد بالباس آئینی دیده می شوند.

خشش رویه «شهریور-م» تا هیه (۱) رقیب آرمهیتی «سیندار-م» . در برابر و هومنه «بهمن-م» «اکهمنه» (۲) «اندیشه بد» قرار دارد . در مقابل هوروتات «خرداد-م» تییری (۳) و زئیری (۴) هستند که طبیعتشان زیاد روشن نیست .

بر عکس نظام امشاپندان که کاملا براساس جوهرهای فرهنگی است، نظام دیوان یک خاصیت امتزاجی دارد . این چنین وضعی در مورد سازمان دیوانی که در مجموع گرفته شده‌اند صدق می‌کند؛ در کنار *daeva* های هند و ایرانی که تبدیل به دیو شده‌اند، ما در این سازمان دیوهایی به معنی اخص خود می‌یابیم که در هیچ آئینی چیز دیگری جز دیو نبرده‌اند : دیوهای تب و بیماری، طاعون و غیره . مع ذلك این دیوان اگر به عنوان نر در نظر گرفته شوند نام دیو برخود می‌گیرند . دیوهای ماده دروج نامیده می‌شوند .

در میان این دیوهای دروجها بعضی نقشی مهمتر از سایرین دارند نسو (۵)، دروج جسدیها مخصوصا وحشت‌ناکتر است . این دروج بالفاصله بعداز مرگ در جسد مرده جای می‌گیرد و به همین جهت تماس با مرده باعث آلودگی می‌شود : به‌این‌دلیل و برای جلوگیری از آلودن عناصر پاک چون خاک و آتش است که اجساد را در دسترس لاشخور قرار می‌دهند .

در متاهای پهلوی، دیو دیگری به‌نام آز اهمیت کیهانی کسب می‌کند . روح مخرب «اهریمن-م» به‌وسیله او قصد تباہی آفرینش رقیب خود را می‌کند . آز، «نیروی منفی» واقعی، بدن موجودات را که در آن جای می‌گیرد ضعیف می‌کند . آنان را به‌خوردن و نوشیدن وامی‌دارد و انسانها را وادار می‌کند اعمالی انجام دهند که باعث فراموشی اصل و هدف‌شان شود . اما در واپسین قرن‌های قبل از تجدید حیات «فرشکرد-م»، قدرت او بر روح موجودات نقصان خواهد یافت، دیگر نیازی به‌غذا و نوشیدنی نخواهد بود و مرگ دیگر تهدید نخواهد کرد . آز دیگر طعمه‌ای از میان آفریده‌های او هر مزدی نخواهد یافت و آفریده‌های اهریمنی را خواهد بلعید و سرانجام توسط سروش که رقیب ویژه او است سرکوب خواهد شد .

جالب‌توجه‌ترین این دیوان بوشیاست (۶) «بادستهای دراز»، نماد تبلی سحرگاهی است که مردمان را از برخواستن و رفتن بر سرکار باز می‌دارد .

### ثبوت در جهان حیوانی

ثبت فقط شامل دنیای خدایان و ایزدان نیست . همه موجودات به‌یکی از دو عالم تعلق دارند . جالب‌ترین مورد مربوط به حیوانات است . گاو به معنی اعم و سگ، جزء آفرینش خوب هستند و باید مورد حمایت قرار گیرند . بر عکس، هارها، قورباغه‌ها و هورچه‌ها آفریده‌های اهریمنی هستند و باید نابود شوند . اینها خرفستر (۷) می‌باشند و

۱- Nahaya

۲- Aka Manah

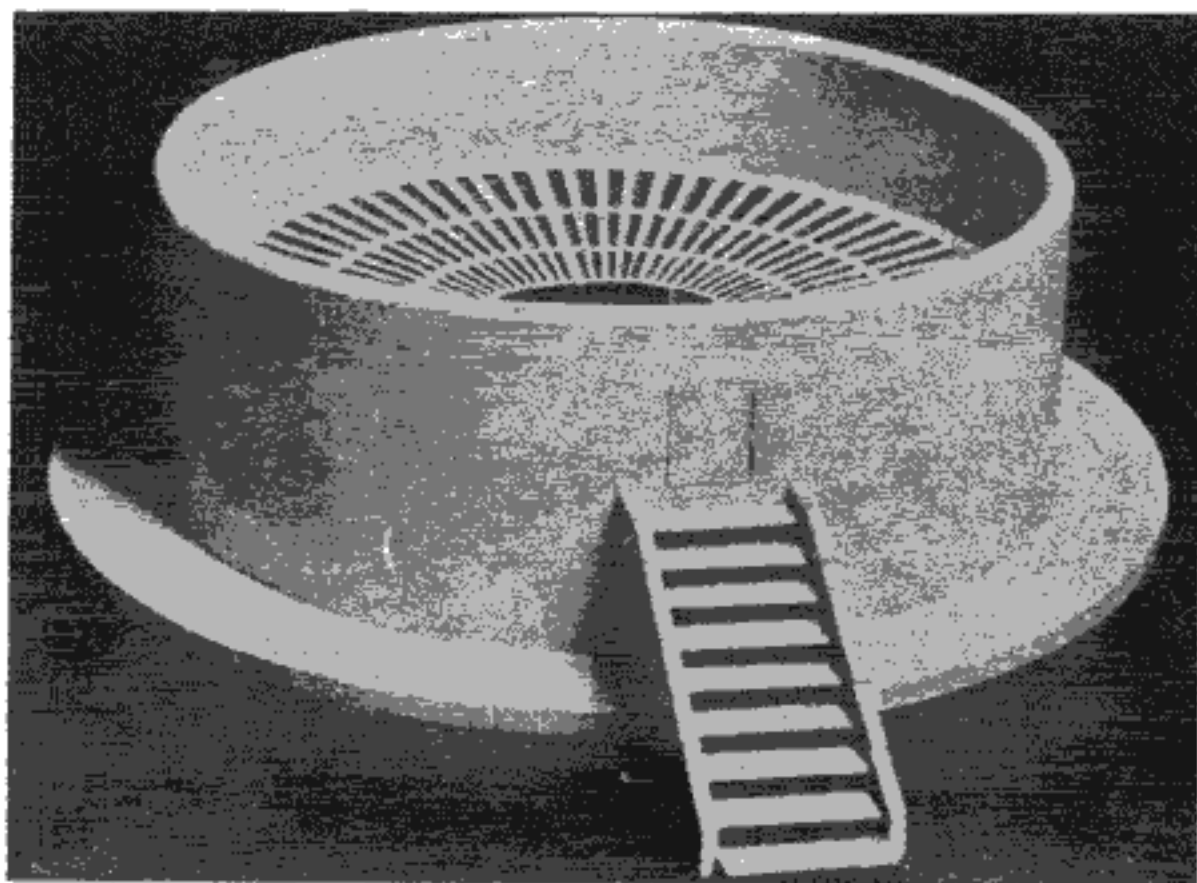
۳- Tairi

۴- Zairi

۵- Nasu

۶- Bušyasta

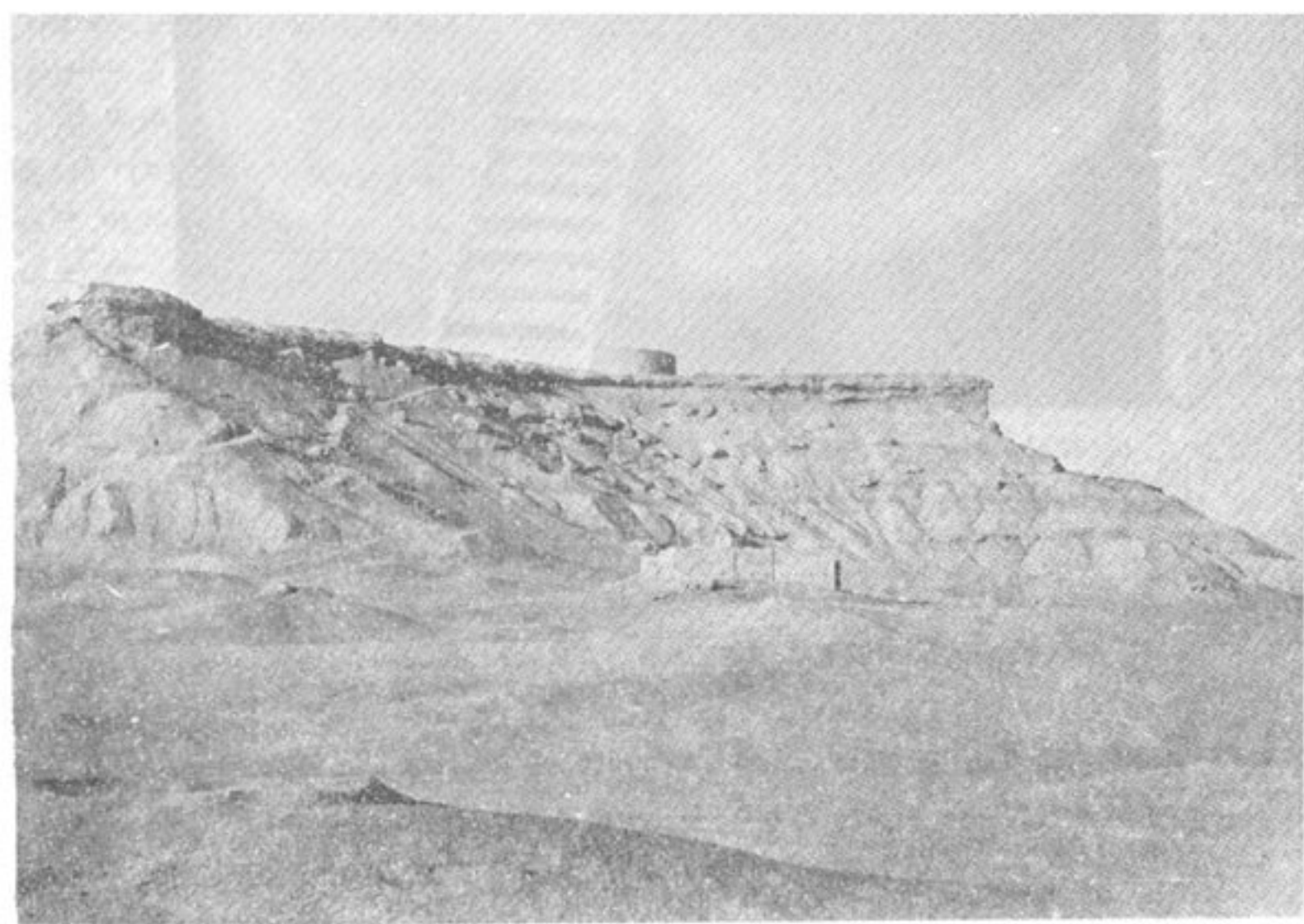
۷- Xrafstra



نمونه‌ای از یک برج مخصوص اجساد،  
سدایره با مرکز واحد و با حفره‌های مستطیلی شکل که به ترتیب  
برای مردان، زنان و بچه‌ها به کار می‌رفت.  
از روی اثر کازانوویتز Casanowitz  
«مسائل تشریفاتی مذهب پارسی» واشنگتن، ۱۹۲۲.

کشتن آنها ثواب است . هرودوت قبل از این رسم آشنایی داشته و آن را چون عادتی خاصه مغ‌ها تلقی کرده است . برای کفاره بعضی از گناهان به کشتن تعدادی خرفستر حکم داده شده است: بنابراین برای کفاره کشتن یک سعور آبی (۳) باید ده هزار مورچه را کشت .

خرفستران باید از جایگاهی که در آن یزش انجام می‌گیرد برکنار شوند . گاهی چنانکه در بندesh آمده است همه تکامل جهانی چون مبارزه‌ای میان یک موبد ( اوهرمزد و یا آفرینش او )، با یک وزغ یا قورباغه، ( اهریمن و یا آفرینش او )، تلقی شده است . به خوبی می‌توان درک کرد که در چنین شرایطی مراسم تطهیر اهمیت بزرگی در آئین مزدیسنائی به خود بگیرد و تشخیص میان پاک و ناپاک ، یک نقش درجه اول داشته باشد .



### برج خاوه‌شی در یزد.

در دوران متاخر و نقریبا در قرن هفدهم بود که برجهای خاوه‌شی برای قراردادن اجساد پرپا شدند. در مدت کوتاهی اجساد توسط لاشخورها دریده و بسیاریه می‌شدند و سپس استخوانها در یک چاه مرگزی انداخته می‌شد.



برج خاموشی بمبئی .

نقاشی ف. رگامی F. Regamey انبوه لاشخورها را که  
آماده برای شروع عملیات هستند نشان می دهد .

## یزش (۱)

### آئین یزش

از لابلای روشنی که برخی از موجودات گاهانی و بخصوص دو موجود آخری طرح- ریزی شده‌اند، ما می‌توانیم تصور معمولی را که در دنیای قدیم هند و ایرانی از یزش داشته‌اند به‌طور مبهم بینیم. آن عبارت از قربانی به‌سوی خدایان نیست، بلکه عبارت از عملی مستقل و آزاد است که ضمن اینکه ارزش مخصوص به‌خود را حفظ می‌کند دارای مفهومی جهانی نیز هست. یزش جهان را به‌وجود می‌آورد، آنرا نگه می‌دارد و آن را تجدید حیات می‌کند. بنابر سنتها که توسط کتابهای پهلوی به‌ما منتقل شده‌اند، ولی اصل آنها بسیار قدیمی‌تر است، اوهرمزد برای آفرینش جهان یک یزش به‌جا می‌آورد و یکی دیگر برای زندگی بخشیدن به‌اولین انسان و یکی دیگر برای قبولاندن دین به‌زدشت. در پایان جهان، نجات‌بخش آینده باشکت اوهرمزد، آخرين یزش را به‌جای خواهد آورد و رستاخیز مرده‌ها خواهد بود، بی‌هرگی را به‌زنده‌ها خواهد بخشید و بدی از بین خواهد رفت و هستی را تجدید حیات خواهد کرد.

عبداتگاه این آخرين یزش همه جهان خواهد بود هفت کشوری که جهان‌شناși مزدیسنایی می‌شناشد، توسط هفت نجات‌بخش آینده که انباز هفت اهشاسپند هستند تسخیر خواهد شد. همه یزش مزدیسنایی نشانی از یزش مربوط به‌دوران پس از هرگ می‌باشد؛ هفت مؤبد در آن شرکت می‌کنند — (یا اینکه در دوره ساسانیان شرکت می‌کردند. در مراسم مذهبی دوران فعلی تسهیل بیشتری قائل شده‌اند و تعداد یزشگران به‌دو تقلیل یافته است) — این هفت مؤبد، هفت نجات‌بخش و از میان آنها هفت اهشاسپند را نشان می‌دهد. عبداتگاه نمایانگر دنیا است و یزش یک تداوم جهانی است. یزش آفرینش جهان را تکرار می‌کند و بر بازسازی انجامیں پیشستی می‌نماید، در مدت برگزاری یزش، سؤال و جوابی از تاریخ جهان بطور کامل جریان می‌باید.

این نهادگرایی در یستا مستتر است و چند بخش آن به‌وضوح مفهوم آنرا توضیح می‌دهد و هدفش را با صراحة بیان می‌کند: تجدید حیات بزرگ واپسین، پیروزی بر بدی و حذف آن از جهان. ما قبل از گاهان می‌بینیم که آن کسی که دعا را می‌خواند می‌گوید: «می‌توانیم از آنهایی باشیم که این هستی را تجدید خواهند کرد!» و همه

نمایش آئینی که ضمن آن اتفاق می‌افتد هدفش آموختن آئین‌ها و سنتهایی است که بهاین نتیجه هنلهی خواهد شد. سایر بخش‌های یسنا بهما می‌آموزد که گاهان برای نجات‌بخشان آینده آفریده شده‌اند و بر شمردن آنها بالنجام تجدید حیات واپسین همارز است. مراسم با پرسش ععنی‌دار پایان می‌پذیرد. بدجای اورنده‌گان آئین می‌پرسند: «کی دروغ را نابود خواهیم کرد؟» و ایشان خود به‌آن پاسخ می‌دهند: «ما او را نابود خواهیم کرد؛ وقتی که ما نجات‌بخشان آینده، مایی که قادریم، او را که عاجز است در روی هفت کشور خواهیم زد».

بعضی از دستنویسهای یسنا چندبندی بهاین بخش اضافه می‌کند و مطلب با استفاده از زمان - زروان - تحت وضع دوگانه او «زمان محدود» و «مدتی دراز و یکنواخت» پایان می‌پذیرد. ضمن تحقق تجدید حیات واپسین، یزش، بدی را حذف می‌کند، جاودان بودن مشترک را ترمیم می‌کند و مدت جهان را خاتمه می‌دهد و زمان محدود را به‌اصلش راهنمایی می‌نماید.

یک اسطوره که فقط در نوشته‌های تقریظیون مسیحی و مسلمان نشان داده شده است و خاصیت هند و ایرانی آن قطعی است، طرز تفکر آئینی را که در اساس این نمایشها است کاملاً نشان می‌دهد. در زمانی که هیچ وجود نداشت زروان یزش‌هایی کرد برای اینکه پسری داشته باشد، یعنی اوهرمزد که جهان را خلق خواهد کرد. در پایان هزار سال زروان در اینکه سعی و کوشش او مؤثر خواهد بود شک کرد درست در همان لحظه دو پسر در بطن مادرشان به وجود آمدند: اوهرمزد به‌عنوان ثمره یزش و اهریمن به‌عنوان میوه شک. زروان در آن‌موقع قول می‌دهد پسری را که نخست زاییده شود شاه جهان کند، اهریمن این موضوع را می‌فهمد و اول بدنیا می‌آید، آلوده و بدبو در برابر پدرش ظاهر می‌شود. زمانی که اوهرمزد زاییده می‌شود و پاکیزه و معطر مقابل زروان می‌آید خیلی دیر شده است. ملزم به‌قولش، زروان مجبور است اهریمن را برای مدت نه هزار سال یا لاقل برای دورانی از این نه هزار سال فرمانروا کند. در زمانی در انتهای نه هزار سال که پیکار میان دو برادر آن را پر می‌کند اوهرمزد پیروز خواهد شد و به‌تهایی فرمانروایی خواهد کرد.

پس ضمن سپردن فرمانروایی عوقت بدهریمن، زروان شاخه‌های برسم را بدهریمن می‌دهد و بهاین‌سان او را موبد می‌کند. زروان بدهریمن فرعان می‌دهد: «تابدینجا من برای تو یزش بدجای آوردم از این بعد این تویی که برای من یزش بدجای خواهی آورد». ما می‌دانیم برای چد، برای آفرینش جهان و برای غلبه بر رقیب، پیکار بالا فاصله با آفرینش آغاز می‌گردد. هر چد اوهرمزد می‌آفریند نیک است و زیبا و هرچه اهریمن خلق می‌کند بد است و زشت.

این اسطوره را متون مزدیسنا‌بی عنთقل نگردانند. دین دوره ساسانی در محیط

گسترش می‌یافت که دیگر این مفهوم قابل درک نبود و می‌توانست زننده بهنظر آید . در حالیکه تفکر خداشناسی و فلسفی کمک می‌کرد ، تایید ثبویت مطلق و داستانی که بنابرآن دو رقیب دارای یک پدر و مادر باشند متناقض بهنظر می‌رسید . با وجود این درگاهان «سپنتاهنیو» «روح مقدس» و انگره‌هنیو کاملاً چون دو همزاد مشخص شده‌اند . تفسیر پهلوی، این بخش را بهیک دیو نسبت می‌دهد ؛ موضوعی که بهروشی نمایانگر این است که عقیده مورد سوء ظن می‌باشد. با این‌همه این عقیده هرگز بهطور کامل از بین نرفته است و در یک متن پارسی ، در «علماء اسلام» دومی ، که مربوط به قرن سیزدهم است، دوباره این اندیشه ظاهر می‌شود . بیش از آنکه در آن گواهی یک الحاد فرضی را مشاهده کنیم بهطور ساده به‌خاطر بیاوریم که در حالیکه نوشته برای معرفی دین مزیستایی به مسلمانان در نظر گرفته شده است، اصل براین بوده که کمتر از آنچه امکان دارد با اسلام تفاوت داشته باشد و خصوصیت یکتاشتانی آن باز شناخته گردد.

عناصر دیگری از همان طرز تفکر در متون قدیمی نشان داده شده است . دیوهای اندیشه بد را برگزیده‌اند . آنها از آن حاصل شده‌اند . اجرا کننده مراسم باید خود را از اندیشه‌های بد و از گفتار بد نگاه دارد . این گفتارها و اندیشه‌های بد مسلمان نابودی را سبب خواهند شد و در نتیجه به‌صورتی جز آنچه که پیش بینی شده است درخواهند آمد . دیوهای مطروه‌ند چون که از خود دوستی حاصل شده‌اند زیرا با اشا مخالفت می‌کنند . یزشایی که تقدیم آنها شود به‌هیچ نتیجه‌ای نخواهد رسید ، صدماتی به‌بار خواهد آورد و نیروی بدی را افزایش خواهند داد . اجرا کننده مراسم، که می‌خواهد جهان را از هر نوع آسودگی پاک سازد نباید مرتکب اشتباهی شود زیرا قبل از اشتباه آینی، شک‌زروان، بدی را وارد جهان کرده است . همه یزش مزدیستایی، ترمیمی برای اشتباه زروان است . و هدف این یزشها ترمیم کامل است ، آنچنانکه پیش از ظهور اهربیم بود ، پیش از آنکه دوران مبارزه دو اصل آغاز گردد .

پس بدی، مرگ است . آئین یسنا شکوفائی زندگی و رشد آن را تسهیل می‌کند و باید بی‌مرگی بخشد و مردها را از نوزنده کند . و بهمین دلیل است که این آئین غالباً به مردها تقدیم می‌شود ؛ به عنوان تعجم قبلی آئین مربوط به‌سنوات انسان بعد از مرگ، آئین یسنا بیش از همه مربوط به‌آخرین روزهای سال است .

### جشن سالانه

با اولین روز بهار، سال ایرانی آغاز می‌گردد . جشن سالانه چندین روز طول می‌کشد و انواع گوناگون شادمانیها را باعث می‌شود؛ مردم همگی کاری می‌کنند تا نشان دهنده دوران جدیدی برای آنها شروع می‌شود . جامه‌های نو می‌پوشند . فرشهای خانه را عوض می‌کنند و غیره . این در واقع بیداری گیاه است . در چند روز همه‌چیز عوض می‌شود . پس از خواب طولانی زمستانی ، این بهار کوتاه ایرانی است که ضمن آن ، چند هفته‌ای همه‌چیز سبز است . بعد از خشکی تابستان و سرماهی زمستان ، این یک تجدید حیات و یک رستاخیز است، نماد و سبقتی از تجدید حیات و رستاخیز آینده .



خدای زروان دو همزاد را بدنیا می‌آورد :  
او هر زد و اهرین که نمادی از شریعت جهان هستند.

در تقویم هزدیسنائی جشن سالانه به دنباله یک دوره ده روزه قرار دارد که همسپهنه دیه (۱) یا فروردیگان نامیده می شود . آخرین جشن از شش جشن فصلی سال یا گاده نبار کد آفرینش آفرینده های مختلف را بهیاد می آورد و آخرین آن مربوط به خلقت انسان است . طبیعتاً این جشن مردها است . روانهای در گذشتگان به ترتیب از بهشت و از دوزخ خارج می شوند و برای بازدید خانه هایشان می آیند . فدیه هایی تقدیم آنها می شود و کوشش می گردد که آنها راضی باشند . روانهای دوزخیان غمگین هستند و احساس یک زندانی را دارند که گریخته است و هر لحظه بیم آن را دارد که دو باره گرفتار شود . روانهای بهشتیان شادند و شادمانی می کنند و دعای خیرشان را نثار افراد خانواده شان می نمایند . بنابر سنتهای دیگر این روانهای در گذشتگان نیستند که باز می گردند بلکه فروشی (۲) آنها است . در عمل و از لحاظ آداب و مراسم موضوع همان است . اما از نقطه نظر اعتقاد ، این تفاوت قابل توجه است . فروشی قبل از تولد انسان و حتی قبل از آفرینش وجود داشته است . در موقع یورش بدی فروشی ها راضی به این شده اند که پایین بیایند و اهورامزدا را برای بدست آوردن پیروزی و غلبه بر رقیب کمک کنند . با همکاری آنها است که دنیا خلق شده است . فروشی ها راه را به خورشید ، ماه و ستارگان نشان داده اند . گیاهان را رویانده اند و رودخانه ها را جاری ساخته اند . فروشی ها هر کدام به نوبه خود در دوره های معینی بر روی زمین پائین می آیند و با نطفه مردمان در هم می آمیزند . انسانها زاده می شوند تا کوششی را که در همارزه بزرگ جهان بر عهده آنها است به انجام برسانند . پس از مرگ ، فروشی ها به آسمان برتر ، به گروههای (۳) « هنرلگه سرودها » (پهلوی : گروتهان (۴) ) صعود می کنند و مبارزه های را که در پائین رهبری می گردند ادامه می دهند . با وجود این روان انسانی به معنی اخص می تواند دوزخی باشد و تا رستاخیز در دوزخ بماند اما چنین وضعی هرگز برای فروشی پیش نمی آید . در روزهای همسپهنه دیه به همه فروشی ها توصل می جویند؛ به فروشی مردگان ، همانطور که به فروشی آنها می که هنوز زاده نشده اند ، به فروشی همه انسانها ، از بعد از انسان اولیه گیه هرتن (۵) (کیومرث - م) ، تا آخرین آن ، نجات بخش آینده سو شیانت پیروز (پهلوی : سوشانس) . از آنها می خواهند که آنان را در برابر بدی حمایت کنند همان بدی که فروشی ها در دوران زنده بودن بر علیه آن مبارزه کرده اند و یا مبارزه خواهند کرد .

جشن مورد نظر همانطور که یک یادبود است ، یادبود آفرینش مردمان ، تجسمی از آینده نیز می باشد ، تجسم رستاخیز . زیرا یزش بزرگ مربوط به سرنوشت روان بعد از مرگ ، که به تجدید حیات هستی (فرشکرد - م) خواهد انجامید؛ در واپسین ده روز آخرین سال جهان قرار خواهد داشت . از سوی دیگر آئین یستا ، برای تجسم یزش تجدید حیات فرض شده است .

#### فديه هوم (۶)

پس مفهوم آئین یستا چنین است: اما طبیعت آن چیست؟ فدیه اصلی را هوم تشکیل

۱ - Hamaspaθmaēdava-

۲ - Fravaši

۳ - Garo .. dūmina

۴ - Garōtmān

۵ - Gaya Martan

۶ - haoma

داده است. شریت مقدس هوم از شیره یک گیاه (۱) درست شده است که شاخه‌های آن را در آب می‌شویند و درهایون عی کوبند و با شاخه‌ای از درخت آنار می‌سایند و صاف می‌کنند. این شیره سپس با جیوم (۲) مخلوط خواهد شد. هوم بار اول بهویژه قبل از مراسم آماده می‌شود و بعد ضمن برخواندن فصلهای ۱۱-۹ یستا که اختصاص بهستایش هوم دارد، مصرف می‌شود. تهیه آن برای دو همین بار یستا ۲۲ آغاز می‌شود و در مدت برخواندن اولین گاهان، یستا ۳۴-۱۸، ادامه می‌یابد. باقی گاهان را هیچ حرکت آئینی همراهی نمی‌کند، در حالی که قسمت آخر مراسم مطلقاً نوعی تقدیس است. هومی که دومین بار تهیه می‌شود در مدت انجام مراسم مصرف نمی‌گردد.

فديدهای دیگری، بخصوص در ابتدای مراسم، همراه هوم عرضه می‌شوند. اما اهمیت آنها کمتر است و در اینجا هوره توجه نیستند. بر عکس مساله مهمی که پیش می‌آید، موضوع یزش‌هایی است که با قربانیان خونین همراه می‌شود. در مراسم فعلی، این نوع قربانیها انجام نمی‌گیرد، اما هیچ شکی نیست که در دوران قدیم وجود داشته است. ابتدا قربانی که می‌شد یک گاو بود؛ بعدها مخصوصاً چهارپایان کوچکتری را قربانی می‌کردند و این روش تا دوره ما نیز باقی مانده است.

علی‌رغم آنچه گفته‌اند یزش همراه با قربانیهای خونین و همینطور یزش هوم در گاهان محکوم نشده‌اند. چند بخشی که در آن از کشتار برخلاف آئین چهارپا و از تمايل اشخاص بد برای کشن گاو صحبت می‌شود، قربانیهای خونین محکوم نمی‌گردد. بنابر متن‌های جدیدتر کشتار چهارپا پیش از آن که به سن سه یا چهار سال برسد، مجاز نبوده و بعد از گذشت از این دوره نه تنها مجاز بوده بلکه سفارش نیز شده است. به علاوه کشن ماده‌های باردار نیز ممنوع بوده است. در چند متن اوستایی مشخص شده است که مثلاً کدام قسمت از قربانی بخلاف ایزد بر می‌گردد؛ یکی از فصلهای پاشکنسک (۳) که مفقود شده است، بخصوص اختصاص به این مساله داشته است.

توصیف یزش مربوط به سرنوشت روان بعد از مرگ مطابق با عنایع فرق می‌کند: در زادسپرمه صحبت از شیر گاو اساطیری هتیوش (۴) است که با هوم آمیخته خواهد شد؛ بنابر بندesh همان گاو کشته خواهد شد و چربی او است که با هوم آمیخته خواهد شد؛ روایت نخستین با آنچه فعلاً عمل می‌شود مطابقت دارد و روایت ثانوی در مورد این نکته، انعکاسی از یک اعتقاد قدیمتر می‌باشد. در هر دو مورد هدف فراهم آوردن آنوش (۵) است، شریتی که مردگان را از نوزنده خواهد کرد و به زنده‌گان بی‌مرگی خواهد بخشید. هوم که در یزش معمولی عرضه می‌شود نماد این آنوش است. آنرا به مردگان می‌دهند: این توهه‌ای است که به آنها اجازه خواهد داد که بی‌مرگی را بدست بیاورند و از نوزنده شوند. سنت مربوط به دوره هند و ایرانی است. سرود خوانان و دایی که سومه (۶)



مُؤبدی حامل فدیه  
حجاری تخت جمشید .

نوشیده‌اند، از اثر آن بی‌هرگ می‌شوند و «سومه»‌ای که توسط آنان پیشکش می‌شود به خدایی چون ایند را نیرو می‌بخشد.

## آتش

در مدت برگزاری آئین یستا مُؤبد اصلی زوتر<sup>(۱)</sup> مرتب به‌سوی آتش که مظهر اش است برمی‌گردد. با اینکه آن فدیه‌ای دریافت نمی‌کند ولی در مرکز مراسم جا دارد در دفعات متعدد مُؤبد به او خطاب می‌کند. آتش برای دور کردن دیوان و جلب ایزدان بدکار می‌رود. مواظبتهای خاصی خارج از آئین یستا، در مورد آن انجام می‌گیرد.

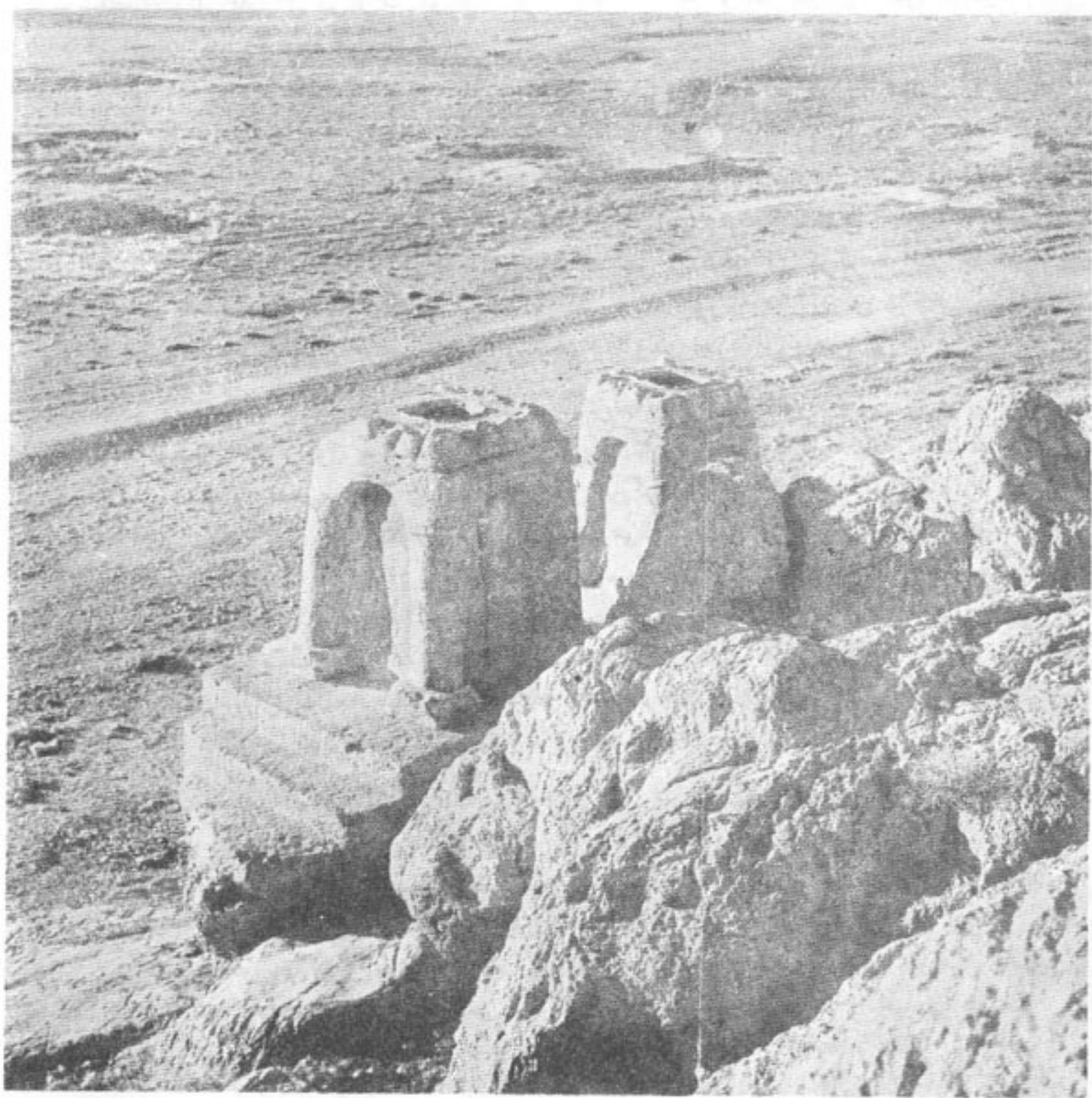
در معبدی که آتش محور اصلی است، آتش مقدس در اطاق مخصوصی قرار دارد که فقط مُؤبدان حق دخول به آنجا را دارند. این آتش در حالی که همیشه تحت توجه و مراقبت است با عصاره چوبهای معطر خوشبو می‌گردد. در زمان حاضر پیروان ضمن طواف دور اطاقی که جدارهایش شیشه‌ای است می‌توانند آن را بینند. در دوره ساسانی احتمالاً بعضی تشریفات در هوای آزاد جریان داشت. آتشکده شامل دو بنا بود. یکی عبارت از اطاقی بود که همیشه آتش در آنجا می‌سوخت. با فاصله‌ای از آن «چهارطاق» قرار داشت، نوعی سقف‌چوبی که چهار طاق داشت و در مدت انجام مراسم، آتش را برای نشان دادن به‌پیروان به‌آنجا منتقل می‌کردند. «چهارطاق»‌های دور افتاده‌ای که گاهی در قله تپه‌ها یافت می‌شود چه نقشی داشته‌اند؟ جواب برای ما ناشناخته است.

آتشکده محور اصلی زندگی مذهبی بود. بنای آن آئینهای خاصی را لازم داشت. در نوشهای پهلوی گزارش‌های مشروحی در باره «گردآوری» آتش موجود است. برای تشكیل یک آتش مقدس می‌بایست عناصری از چند آتشکده به‌امانت گرفته می‌شد. هرچه آتشی که برپامی‌کردن اهمیت بیشتری داشت آئین‌ها و مراسم مربوط به‌آن پیچیده‌تر بود. بعضی از آتش‌ها ناخالص بودند و می‌بایست قبل از امتناج با آتشهای دیگر تصفیه شوند. وقتی گردآوری آتشها به‌پایان می‌رسید تقدیس آن شروع می‌شد که حتی اگر جمعی از مُؤبدان، جفت‌جفت باهم مراسم را بجای می‌آوردن لاقل یک سال طول می‌کشید.

اهمیت همه آتشها یکسان نبود. در جوار آتشهای معمولی، آتشهای روستاها و آتوران، در مراکز اصلی آتشهای ورهران وجود داشت. (۲) در سنت همچنین از سه آتش که با سه طبقه جامعه ایرانی مطابقت دارد صحبت به‌میان می‌آید: آتش مُؤبدان، آتورفربنبع<sup>(۳)</sup>؛ آتش ارتشتاران، آتورگشتب<sup>(۳)</sup>؛ آتش کشاورزان، آتوربرزین‌مهر<sup>(۳)</sup>.

۲- برای اطلاع بیشتر در باره آتش‌ها مراجعه کنید به کتاب «مینوی خرد» ترجمه دکتر احمد تقصلی ص ۱۰۳، ۱۳۵، ۱۳۶ - ۳.

۳- این آتشکدها، آذرفرنبع، آذرگشتب و آذربرزین‌مهر نیز نامیده می‌شوند - ۳



دو آتشکده کوچک نقش رستم که بر روی صخره در  
کنار گورستان زیر زمینی شاهان هخامنشی بنا شده  
است.

★ ★ ★

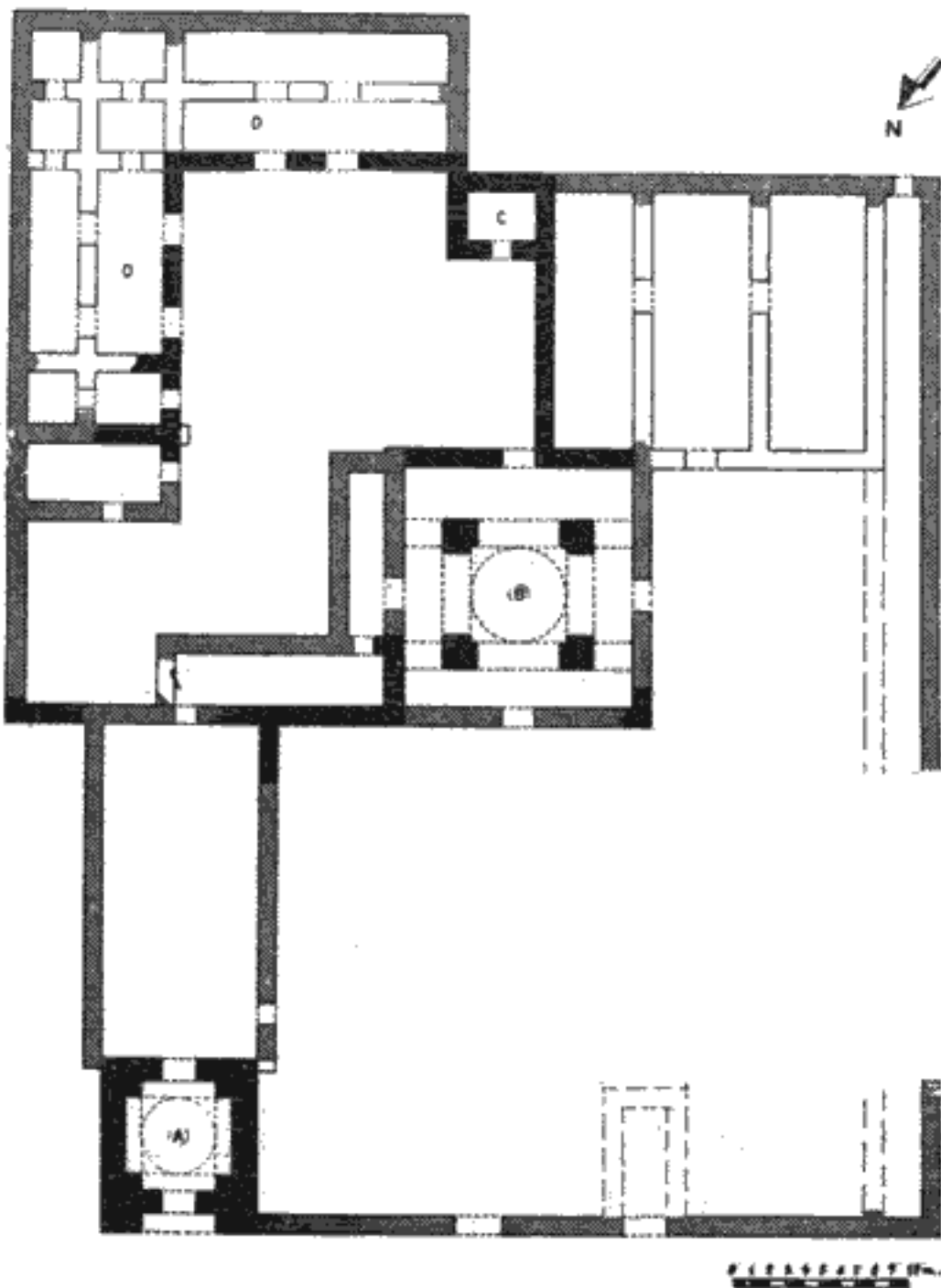
آتش، نشانه‌ای آشکار از حضور خدا، در همه آیین‌های  
ایران باستان مقامی والا دارد.

باستان‌شناسان بسیاری از معبدها و آتشکده‌های ساسانی  
را بازیافته‌اند.

نگاه کنید به نقشه آتشکده کنار سیاه ص ۷۴.



آتشکده نورآباد «دوره سلوکی - پارتی».



### نقشه آتشکده کنار سیاه (دوره ساسانی)

A – محرابی که آتش در فواصل مراسم در آنجا نگهداری می‌شد. فقط مؤبدان حق داشتند وارد آنجا شوند و ایشان بدنیال آتشی که در جریان تشریفات عمومی به کار برده می‌شد به همین محل می‌آمدند.

B – عبادتگاهی که مراسم عمومی در آن انجام می‌گرفت. در حالی که در هاش به چهار طرف باز می‌شد به پیروانی که در دشت یا محوطه جمع شده بودند اجازه می‌داد که آتش مقدس را ببینند.

C – شاید خلوتگاه نیگری برای نگهداری آتش مقدس.

D – اطاقهای مؤبدان و انبارهایی که اشیاء مربوط به مراسم در آنجا قرار داشت.

آتشکده از بیرون ۷۰ در ۴۵ متر بود.



چشم‌انداز فعلی از آتشکده کنار سیاه. در طرف راست  
محراب، در بالا معبدو باز و در چپ بناهای مسکونی را  
می‌توان تشخیص داد.

در دوره ساسانی اولی در فارس قرار داشت که باید از خوارزم انتقال داده شده باشد. دومی در آذربایجان و بدون شک در سرکوهی که امروزه تخت سلیمان نامیده می‌شود و خرابه‌های قابل اهمیتی در آنجا وجود دارد، برپا بوده است. محل سومی در خراسان بود. آتورگشتب در قرن‌های پیش از فتح اعراب مهمترین مرکز مذهبی شاهنشاهی بود و در مورد آن دو دیگر معلوم نیست که آیا اهمیت واقعی آنها بردیگر آتشهای ورهران برتری داشته است یا نه. این آتشکده‌ها و بخصوص معروفترین آنها محلی برای زیارت بوده است. شاهان و نجبا برپا کردن آتش را چون یک امر خیر تلقی می‌کردند و برای آن خدمه‌ای برمی‌گزیدند و خیرات می‌کردند. بعضی شواهد در دست است که اشخاص صاحب‌شان و عقام در روزهای پیری خود آنجا معتکف می‌شدند و باقی ایام زندگی را در یک تقادع روحانی سپری می‌کردند. این عملی است که اردشیر بنیانگذار سلسله ساسانی نیز باید گرده باشد.

اهمیت آتش‌های مربوط به سه طبقه اجتماع، بهویژه اساطیری است. اولی (آتور - فرنیغ) باید توسط شاه اساطیری جمشید، بهترین شاهان گذشته، بنا شده باشد. دومی (آتورگشتب) توسط شاه جنگجو، کیخسرو، سومی (آتوربرزین‌مهر) توسط کیویشتاسب حامی زردشت و بنابر بعضی سنتها، زردشت خود آنرا از آسمان اورده است. این داستانها طرز تفکر اساسی آئین زردشت را مورد توجه قرار می‌دهد. آینینی که دفاع از زندگی و دوام آن اصل اساس آن است.

طبقه‌بندی دیگری از آتشها مطابق با محل آنها است. در اینجا پنج نوع آتش را می‌توان تمیز داد که نامهای آن در اوستا عبارتند از: آتش برزیسوه<sup>(۱)</sup> که در برابر اهورامزدا می‌سوزد آتش و هوفریانه<sup>(۲)</sup> که در بدن مردمان و حیوانات جا دارد و نقشی در تجدید حیات واپسین بازی خواهد کرد. آتش اوروازیشته<sup>(۳)</sup> که در گیاهان یافت می‌شود. آتش‌وازیشته<sup>(۴)</sup> که مال ابرها است و آتش سپنیشته<sup>(۵)</sup> که مربوط به کانونهای خانوادگی است.

## جشن‌ها و گاهشماری

سال ایرانی که با آغاز تعادل شب و روز در بهار شروع می‌شود از قرن پنجم قبل از میلاد به بعد یک سال خورشیدی است که دوازده ماه دارد و هر ماه دارای سی روز بضافه خمسه مسترقه در پایان سال می‌باشد. در گاهشماری مزدیسنایی آنطور که ما با آن آشنا هستیم این پنج روز نام پنج‌گاه (گانه) را دارند و در مورد سی روز ماه نام سی ایزد یا اهرسپند بر روی آنها است. ماهها بانامهای زیر نامیده می‌شوند: فرورتین

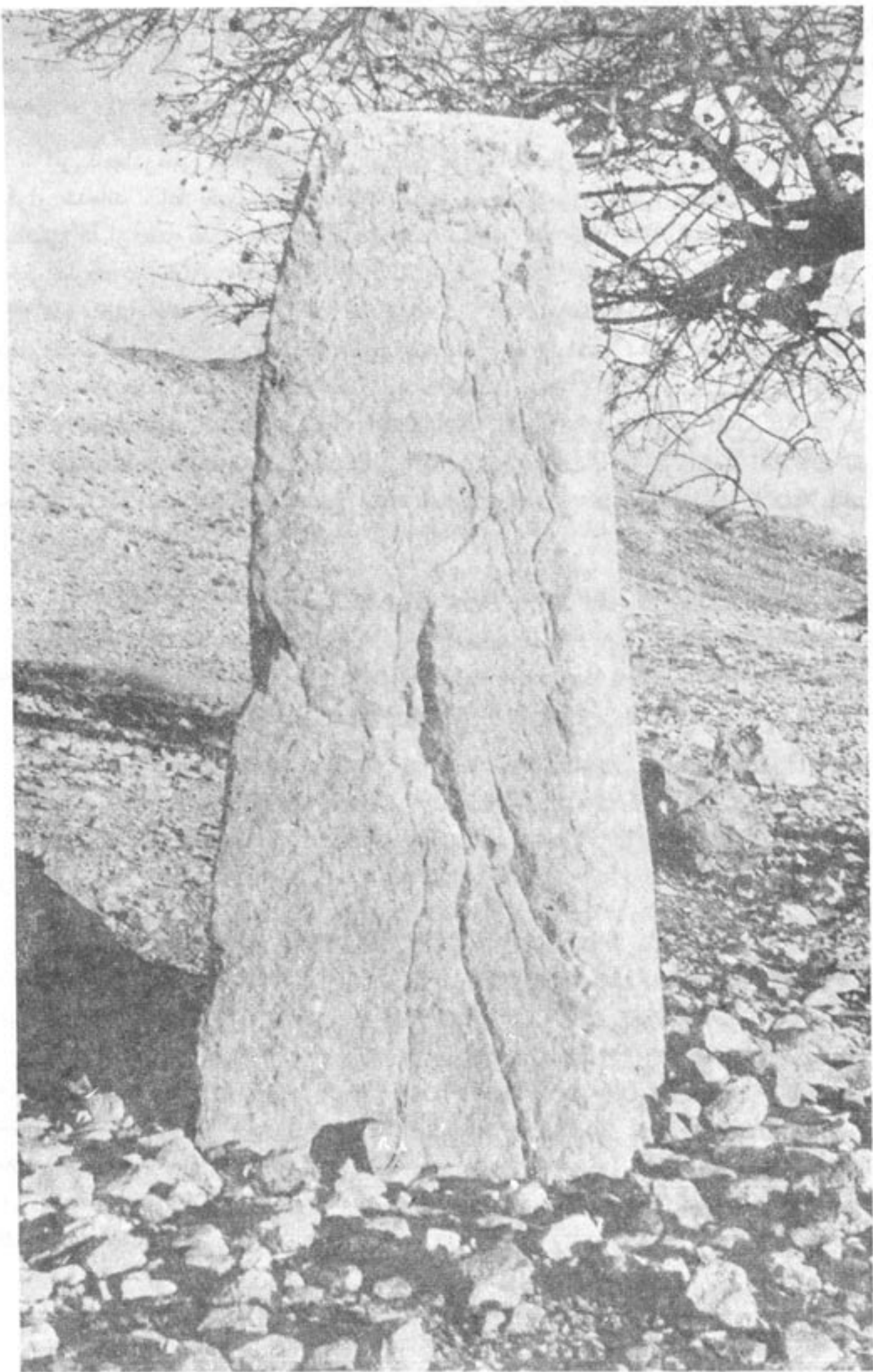
۱- Barazisavah

۲- Vohusryāna

۳- Urvāzišta

۴- Vāzišta

۵- Spaništa



آتشکده ساسانی تیگ کرم.

(فروردین - م)، ارتوهیشت (۱) (اردیبهشت - م)، هرداد (خرداد - م) تیر، اهردات (اهرداد - م)، مهر، آبان (آبان - م)، آئور (آذر - م)، ددو (۲) (دی - م)، و همن (بهمن - م)، سپندارمت (اسفند - م).

این نامها زمانی دراز در ایران اسلامی مورد استعمال داشته‌اند و امروزه نیز دوباره برقرار شده‌اند. اما تقویم فعالی دقیقاً بهیچوجه با تقویم زردشتی مطابقت ندارد. تقویم زردشتی که از مصر قدیم به‌امانت گرفته شده است در هر چهار سال یک روز بر سال حقیقتی تاخیر دارد. در پایان ۱۲۰ سال این «یکروز»‌ها تشکیل بک ماه می‌دهند. در اصل هر ۱۲۰ ماه یکبار، یک ماه میان آنها جا می‌دهند. اما در حقیقت این جاداًن ماهها همیشه انجام نشده بود و در دوره‌ای دو تقویم متفاوت وجود داشت. یکی تقویمی بود که یک ماه را در آن‌جا داده بودند و در دیگری جا نداده بودند. اول فروردین تقویم اولی با اول آذر تقویم دومی تطبیق می‌کرد. جشنها بنابر تقویم اولی یا دومی تاریخ‌گذاری می‌شد و در منابع قدیم، اشاره‌هایی به‌هردوی آنها می‌توان یافت. ما در اینجا اطلاعات تقویم نخستین را در نظر می‌گیریم ضمن اینکه خاصیت علمی هر دو آنها را نیز به‌حساب می‌آوریم.

سال مزدیسنایی اولاً شامل گروهی از جشنها است. شش گاهانبار از یک‌سو، نوروز و مهرگان از یک‌سوی دیگر. برخی از هولفان در این عقیده تا آن‌حد پیش‌رفته‌اند که تصور نموده‌اند که بودن دو گروه جشن نشان دهنده دو فرقه متفاوت است. که البته این موضوع پذیرفتی نیست: تفاوت این جشنها به‌علت طرح دیگری است.

گاهانبارها جشن‌های فصلی هستند که ضمناً حوادث جهانی آفرینش شش آفریده را بهیاد می‌آورند. آخرین گاهانبار همانطور که قبل اگفتیم، سالگرد آفرینش انسان بود. در مدت برگزاری گاهانبار مراسم یستاخوانی باشکوه خاصی برگزار می‌شد و این «روزهای نیزش» در حد اعلای خود بود.

گروه جشن‌های نوروز - مهرگان مفهوم دیگری دارد. بدون شک نوروز، اول فروردین، به‌عنوان روز سالگرد آفرینش تلقی شده است و روزی است که تجدید حیات در آن روز انجام خواهد گرفت. اما در ماورای این ارزش جهان‌شناسی، این دو جشن از ارزش سیاسی نیز برخوردارند. آنها نشان دهنده دو مرحله اساطیری استقرار پادشاهی ایرانی می‌باشند، به‌عبارت دیگر دو حالت از فرمانروایی را نشان می‌دهند. در روز نوروز است که جمشید، شاه کمال مطلوب، به‌اسمان صعود می‌کند و از آنجا عنوان شاهی را همراه می‌آورد: پس از اینکه ضحاک ستمگر این پادشاهی را غصب می‌کند، فریدون در روز مهرگان یعنی در روز مهر ماه مهر براو پیروز می‌شود. بنظر می‌رسد که این جشن یک جشن شاهانه باشد.

جشن‌های کوچکتر دیگری در سایر مواقع سال برگزار می‌شد - جشن‌های مربوط

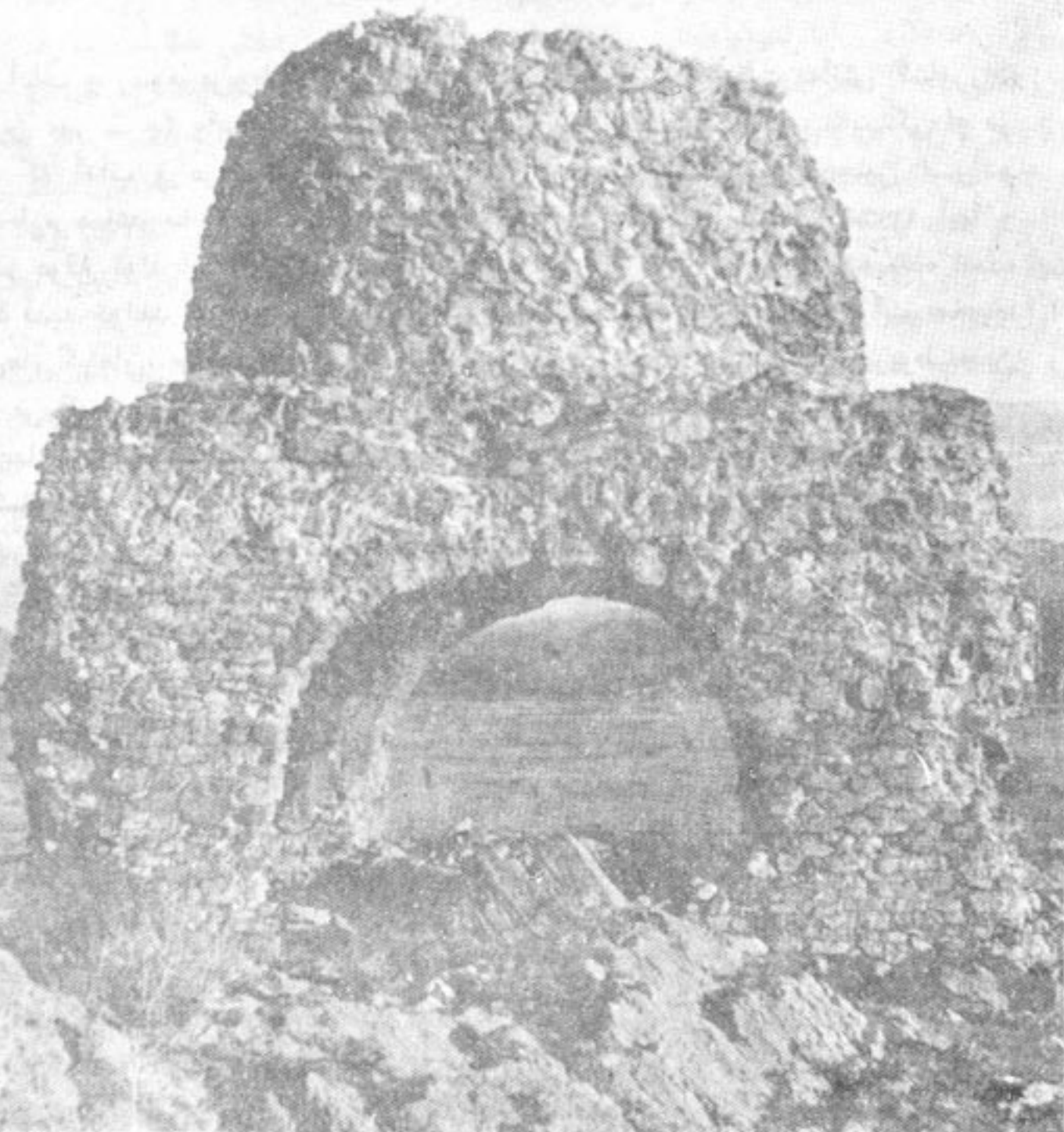
به‌آتش، مربوط به‌زان و غیره، و هرماه جشن خود را داشت، روزی که نام آن روز با نام ماه یکی بود.

[www.adabestanekave.com](http://www.adabestanekave.com)

### زردشت و هوم

در آداب و رسوم مربوط به‌آتشها، چنین پنظر می‌آید که زردشت به‌آتش کشاورزان (آذر بزرین مهر - م) وابسته بوده است. اما بنابر سنت، او مؤبد است. شایستگی او در این است که آداب و مراسم مذهبی مربوط به‌مبارزه برعلیه نابودی و همچنین مراسم دینی در باره مساعد ساختن رشد و حیات را ایجاد کرده است. بنابر یشت ۱۳ آبها و گیاهان در موقع تولد او ندای تحسین برآورده‌اند: «یک مؤبد برای ما زاده شده است، مؤبدی که فدیه خواهد کرد». زردشت با کوشش خود در مورد الهام آداب و مراسم صحیح، آب، آتش‌ها، گیاهان، حیوانات و انسان را خشنود کرد. برخواندن دعا‌های مربوط به‌دین دیوها را می‌راند. بزرگترین شایستگی زردشت اینست که با برخواندن دعا‌ی اهونور (۱)، یکی از چهار دعا‌ی اصلی مزدیسنا‌یی که پایه و اساس «دین» می‌باشد، قالبهای دیوان را درهم شکسته است. در مورد ادراک این موضوع شاید توصیفی که از حوادث بعد از تولد زردشت در فرگرد نوزده‌ویدیوداد گزارش شده است از هرچیزی واضح‌تر باشد. اهریمن در حالی که از شمال می‌آید به‌زردشت حمله می‌کند. دیوان دیگر او را همراهی می‌کنند و می‌خواهند پیامبر را بکشند و چون او را پراز فر (۲) می‌یابند موفق نمی‌شوند. زردشت دعا‌ی اهونور را می‌خواند دیوان عقب‌نشینی می‌کنند. اهریمن بخاطر این موضوع دیوان را سرزنش می‌کند و برای آنها پیش‌بینی می‌نماید که نابود خواهند شد. آنگاه زردشت مخالفت خود را نسبت به‌آفرینش بد اعلام می‌کند. و اظهار می‌دارد که آنقدر مبارزه خواهد کرد تا زمانی که سوشیافت پیروز از دریاچه کانسه‌اویه (۳) (کانسه یا کیانسه - م) برخیزد. اهریمن بیهوده می‌کوشد که او را از این راه بازدارد؛ او از زردشت می‌پرسد که خیال دارد با چه کلامی بدی را برگرداند. زردشت کلام مورد نظر را می‌شandasد. اهونور کلامی که با آن اهورامزدا جهان را آفریده است و به‌وسیله آن امشاپندان برآفرینش تداوم بخشیده‌اند. تحقق این موضوع باب صحبتی را میان زردشت و اهورامزدا می‌گشاید، که اهورامزدا به‌زردشت راه و روش دین صحیح را می‌آموزد؛ ایزدانی که باید ستایش شوند، آیین‌ها و مراسم دینی که شایسته است به‌انجام رسد و همچنین پاداش همه‌ی این اعمال و رستگاری پس از مرگ را به‌اطلاع او می‌رساند. اهورامزدا به‌آیین و مراسم مذهبی باز می‌گردد و مقام خدائی تهیه هوم را به‌پیامبر توضیح می‌دهد. چون هوم آماده شده است، دیوها یورش دیگری را طرح‌ریزی می‌کنند و شکست می‌خورند: پیامبر زاده شده است دیوان کجا خواهند توانست نیرویی برای پیروزی بیابند.

در تهیه هوم آمیخته با شیر است که زردشت‌زاده می‌شود. پیامبری که باید آیین و مراسم مذهبی درستی را که خود پس از انجام آن زاده شده است اشاعه دهد. اصل مطلب



### آتشکده زهرشیر.

آتشی که در زیر گنبد، در مرکز بنا جا گرفته بود در جلگد  
قابل رویت بود.

उपवशतानां उपरथो लां गुताताता शा  
 टा तेनरो तं उपवशता पडी मनमां यता  
 (उक्तपाश) तेन्ये उपापीशा तनथी शोधी  
 काठ उपाशात् उपरस्तो दपारथा रु  
 ॥ दृष्टमहदव्यांधी ॥



دو مؤبد که مراسم عبادت آتش را به جای می‌آورند. آداب و مراسم مربوط به آتش بسیار پیچیده بود. نسخه‌های خطی هندی (کتابخانه ملی پاریس).

در این است: مؤبدی که برای تسهیل رشد طبیعت و شکفته کردن آن یزش بهجا خواهد آورد خود از شربت بی مرگی زاده میشود.

در نوشته‌های پهلوی این سنت مسلم و قطعی است . مانند هرانسانی زردشت هستی خود را به اجتماع سه‌عنصر مديون است فر (۱)، فروشی (۲) و جوهر تن . فر از روشیهای بی‌پایان جدا می‌شود و از میان خورشید، ماه و ستارگان می‌گذرد تا به آتش روش در

خانه زوئیش<sup>(۱)</sup> می‌رسد درست لحظه‌ای که دختر زوئیش، دوغدو<sup>(۲)</sup> که باید مادر زردشت شود به دنیا می‌آید و داخل در وجود او می‌شود . فروشی او در شاخه‌ای از هوم در بلندیها آفریده شده است و بعد در کوه اسنوند<sup>(۳)</sup> قرار می‌گیرد . در موقع ازدواج پوروشسب<sup>(۴)</sup> با دوغدو ، هوم هورده نظر در محلی در دسترس پوروشسب قرار می‌گیرد که پوروشسب آنرا می‌چیند و به خانه می‌برد . در همان وقت جوهرتن زردشت با باران برخاک می‌افتد و گیاهان خشک نشدنی را می‌رویاند . پوروشسب ماده گاوهای خود را که شیر می‌دهند برای چریدن به آنجا می‌برد . دوغدو آنها را می‌دوشد و شیری که باید ترتیب به دست آمده است با هوم مخلوط می‌شود . دیوان بیهوده برای ازبین بردن این مایع و سرنگون کردن جام محتوی آن می‌کوشند و هوفق نمی‌شوند — دلیل همان است که در ویدیوداد ذکر شده است — دوغدو و پوروشسب شربت مقدس را می‌نوشند . سه عنصر در بدن آنها جمع می‌شود . آنها وصلت می‌کنند و از اولین هم‌آغوشی آنها نطفه زردشت بسته می‌شود .

در خود یسنا در می‌یابیم که هوم به‌خاطر خشنود کردن فروشی ستایش می‌شود . بنابر اسطوره‌ای دیگر یک گاو معجزه آمیز قبل از آنکه توسط سریت جنگجو مورد سوء‌قصد قرار گیرد به‌باو اعلام می‌کند که عمل زشت او در دین زردشت که فروشی او در هوم است چون داغ نتگی بر جای خواهد ماند . سرانجام مهمتر از همه داستانی است که بنابر آن روان گاو ابا دارد از اینکه آفرینش دنیوی داشته باشد ، به‌دلیل اینکه در آنجا انواع خشونتها برآو اعمال خواهد شد و کشته و ذبح خواهد گردید . اهورامزدا تسليم این نظر نمی‌شود ولی برای تسکین روان گاو و قبولاندن سرنوشت‌ش به‌باو ، بعثت آینده انسانی را اعلام می‌کند که به‌آدمیان دعای آینی و طرز تهیه شیره مخصوص و شیر را آشکار خواهد کرد . این شیره مقدس — واضح‌تر بگوییم مخلوط شیر و هوم — به‌انسانها اجازه خواهد داد که از چهارپایان خود مراقبت کنند و علی‌رغم کشتاری که باید انجام دهند و علی‌رغم ذبح و قربانیهای حیوانی ، از روان گاو طلب یاری نمایند . این انسان زردشت خواهد بود که سرودهای ستایش را خواهد سرود . روان چهارپا که کم‌وبیش تسکین یافته است از اهورامزدا درخواست می‌کند که به‌باو نیرو بخشد و سرنوشت خود را پذیرای می‌گردد . محتوای فصل دوم گاه نخستین ، یسنا ۲۹ تقریباً چنین است . سنت در این مورد تاکید می‌کند اهورامزد فروشی زردشت را به‌روان چهارپا نشان می‌دهد .

### زردشت در گاهان

دیده‌ایم که تهیه ثانوی هوم در مراسم مذهبی فعلی یسنا ، دقیقاً در موقع برخواندن اولین گاه تمام می‌شود . در موقعی که ظهور آینده زردشت به‌روان گاو اعلام می‌گردد ،